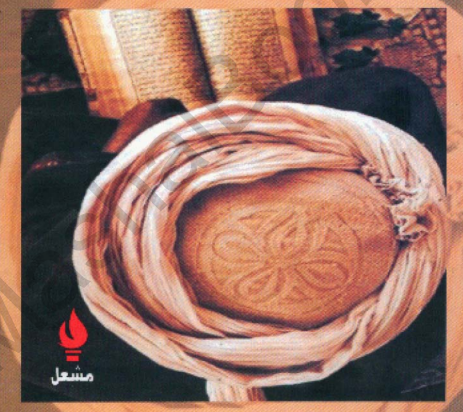
#### Inside Muslim Minds

Understanding Islamic Consciousness

Riaz Hassan

مسلم في كال



رياض حسن ترجمه: پروفيسر مقبول البي

مسلم ذہن

مسلم فرنهن اسلامی شعور کی تفهیم

رياض حسن

زجمه: پروفيسر مقبول الهي

مشعل بكس

آ ر- بی5 'سینڈ فلور'عوامی کمپلیس عثمان بلاک نیوگارڈن ٹاؤن'لا ہور۔54600 پاکستان

مسلم ذهن اسلامی شعور کی تفهیم

رياض حسن اُردوتر جمه: پروفيسر مقبول الهي

کا پی رائٹ اردو © 2012 مشعل بکس کا پی رائٹ انگریزی © 2006ر ماض حسن

ناشر: مشعل مکس آر-بی-5،سینڈ فلور، عوامی کمپلیکس، عثمان بلاک، نیوگارڈن ٹاؤن، لا ہور-54600، پاکستان

فون وفيكس: 042-35866859

Email: mashbks@brain.net.pk http://www.mashalbooks.org

پرنٹرز: بی پی ایچ پرنٹرز، لاہور

قیمت: -/640 روپے

### نېرس**ت**

| 4   |                                                  | بيش لفظ   |
|-----|--------------------------------------------------|-----------|
| 10  | تعارف                                            | باب1-     |
| 41  | اسلامی حسیت کا کھوج                              | باب2-     |
| 73  | نرجي بونا                                        | باب3-     |
| 112 | جها داور شماش کاحل                               | باب4-     |
| 136 | سیای نظام اور ندجی ادارے                         | باب5-     |
| 157 | ندہب بریتی اور کفرگوئی کے اظہارات                | باب6-     |
| 177 | پردہ، پدرسری نظام اور غیرت کے نام پر قتل         | باب7_     |
| 221 | عالمگیریت اوراسلامی اُمه                         | باب8-     |
| 238 | دینااور لینا: فیاضی اورساجی انصاف                | باب9-     |
| 252 | اسلام اورشېري معاشره.                            | باب10-    |
| 269 | بالهمى شكوك وشبهات                               | باب11۔    |
| 287 | تتمه: اسلامی حسیت سے سوال وجواب                  | باب12-    |
| 308 | جهاد کے عقید ہے کی قرآنی بنیادیں                 | ضميمهالف: |
| 316 | اُز بکتان کی اسلامی موومن کی طرف سے جہاد کی پکار | ضميمهب:   |

# بيش لفظ

زیرِ نظر کتاب عالمی شہرت یافتہ مسلمان مفکر ڈاکٹر ریاض حسن کے رشحات فکر کا نتیجہ۔ یہ انگریزی زبان میں اُن کی کتاب Inside Muslim Minde اُردو ترجمہ ہے۔ ڈاکٹر ریاض حسن ایک عالمی شہرت یافتہ ماہر عمرانیات ہیں۔ وہ اس وقت آسٹر بلیا کی فلنڈرز یونیورسٹی میں اعزازی پروفیسر ہیں۔ وہ دُنیا کی مشہور یونیورسٹیوں اور وقع تعلیمی اداروں میں تعلیم وتدریس کی خدمات انجام دے چکے ہیں۔ اس وقت اُن کا نام عمرانیات کی دُنیا میں ایک بہت بڑا حوالہ ہے، اُن کی متعدد تصانیف عالمی شہرت حاصل کرچکی ہیں۔ سلم اُمہ کے مسائل ومعاملات اُن کی دلچیس کا خاص موضوع ہیں۔

اس کتاب کی ایک بہت نمایاں خصوصیت یہ ہے کہ میخص مصنف کے موضوی افکار کا اظہار نہیں ہے۔ جسیا کہ عام طور پر اس طرح کی کتب ہوتی ہیں۔ بلکہ میٹر انیات کے سائنٹیفک اور جدیدترین اصولوں کی بنیاد پر تحقیق پر بنی ایک دستاویز ہے۔

اس کتاب میں مصنف نے سات نمائندہ مسلم مما لک کا انتخاب کیا ہے۔ جو پھواس طرح ہے۔ عرب شرقی اوسط سے مصر۔ غیر عرب شرقی اوسط سے ایران اور ترکی۔ جنوبی ایشیا سے پاکستان۔ جنوب مشرقی ایشیا سے انڈونیشیا اور ملائشیا اور وسط اشیا سے قز اقستان ۔ ان مما لک سے معاشرے کے تقریباً تمام طبقات (مرد اور خواتین دونوں اصناف سے ) سے چھ ہزار افراد کو پُنا گیا۔ جنہیں مختلف سوالنا ہے بھیج کراُن کے جوابات کے ذریعے اُن کی آراء معلوم کی گئیں۔

تسلم و بهن

اس طرح مسلم حسیت کا ایک مکمل ڈیٹا تیار کیا گیا۔ بید ڈیٹا تیار کرنے کیلئے مسلم حسیت کے جن گوشوں کا انتخاب کیا گیا وہ یہ تھے: جہاد، اسلام کے عوامی کر دار، کلمیئر کفر کے بارے میں مسلمانوں کے رویے، پردہ، پدرسری نظام اور صنفی مسائل، عالمگیریت کے چیننج مسلم انسان دوتی، اسلام اور مغرب کے درمیان باہمی شکوک وشبہات۔ اس مطالع کے نتائج سے مسلم معاشرے کی زندگی کے بہت سے گوشوں پر روشنی ڈالی گئی۔ مجموعی طور پر جورائے قائم کی گئی مسلم معاشرے کی زندگی کے بہت سے گوشوں پر روشنی ڈالی گئی۔ مجموعی طور پر جورائے قائم کی گئی اس کا لب لباب بیہ ہے کہ مسلم حسیت مجموعی طور پر تمام مسلم مما لک میں بہت مضبوط ہے۔ اور مسلم اُم کا تصور آئے بھی بحثیت مجموعی مسلم انوں کے اندر نہ صرف زندہ ہے بلکہ اس میں روز افروں مزیدا ہور ہاہے۔

فاضل مصنف کے مطابق اس مسلم حسیّت کی تعمیر میں پچھلی چندصد یوں میں ساجی، سیاسی اور معاشی عوامل نے مل کر حصہ لیا ہے۔ اُس کی رائے میں تین فکری دھاروں، مدل مدافعت وہابیت اور سلفیت نے مل کر ایک خاص طرز فکر کی تخلیق کی ہے جسے اس وقت اسلامی طرز فکر کا سب سے بڑا دھارا کہا جا سکتا ہے۔ اس کیلئے وہ ایک نامور دانشور مصری الفضل کی وضع کردہ اصطلاح سلفا بزم (سلفی مسلک) کواختیار کرتا ہے۔ اُس کے اینے بقول:

''سکفابرنم کی اصطلاح استعال کرنے میں، میں اُس اصطلاح کو اختیار کردہا ہوں جو البوافضل کی طرف ہے اُن کی متعدد حالیہ تصانفی میں اختراع کی گئی ہے، جن میں اُس نے ہم عصر مسلم مذہبی حسیت کی ایک شاخ کا خاکہ پیش کیا ہے، جو دہابیت اور سکفِرم کے عناصر کو آپس میں ملاتا ہے'' (الفضلی 2002, 2002, 2001) الفضل کے مطابق 'سکفابرنم، کے مخصوص خط وخال میں شامل ہے:''جدید دُنیا میں قوت کے اداروں اور اسلامی ورشے اور روایت سے گہری بیگا نئی: ایک تفو تی پندانہ کٹر بین جوشکست آمادگ' بے توتی اور بیگا گئی کے احساسات کی تلافی بیگا نئی: ایک تفو تی کی اصولوں کی خود کفالت میں یقین اور ادعائے تقوی کی کا حساس تفاخر، بمقابلہ دوسروں کے: پدر سری ،عورت بیز اراور اخراجی رُخ بندیوں کا غلبہ اورعورتوں کی ورغلانے کی قوت کا آسیب: اسلامی روایات اور مسلم بحثوں کے تقیدی جائز دں کا استر داد، بھر گیراخلاتی اقد ادکی کی ،اور جدید دُنیا کے ابہام کا انکار: اسلامی متون کا ،ساجی زندگی اور معاشر سے کے اعلی نظم کار کے طور پر استعال: ذہبی متون کے بارے میں لفظی ،عقلیت نخالف اور تعبیر مخالف نقطہ ہائے نظر۔'' دوسر کے لفطوں میں سکفابر می حسیت نہ ہی کٹر بن بنیاد برستی اور رجعت بیندی کی حامل

اورترقی پیندی کے مخالف ایک حسیت ہے، جومسلمانوں کی ساجی، سیاسی اور معاشی سائنسی اور تکنیکی ترقی کی راہ میں سب سے بڑی رُکاوٹ ہے۔

مصنف کی رائے میں مسلمانوں کی موجودہ ساجی، ثقافتی، معاثی اور تکنیکی پسماندگی کے پیچھے سکفابسٹ، حسیت کا ہاتھ ہے۔ کیونکہ عمرانیاتی تحقیق کے مطابق ذہبی حسیت اور مادی پسماندگی کے درمیان ایک براہِ راست تعلق ہے۔مصنف نے مسلمانوں کی حالیہ معاثی فکری اور تکنیکی پسماندگی کی تصور کرشی یوں کی ہے:

''پانچ مسلم اکثریتی ممالک کا 1990 اور 1994 کے درمیان کل سائنسی ماحصل صرف سوئٹر دلینڈ کے ماحصل کے برابر تھا (انوراورالوبکر 1997) خلیفہ مامون کے وقت سے لے کراب تک کے ایک ہزار سال میں عربوں نے دوسری زبانوں سے اتنی کتب کا ترجمہ نہیں کیا ہے جتنی سیین ایک سال میں کرتا ہے۔ (یواین ڈی پی 2000) بروکنگ انسٹی ٹیوٹن کے مطابق زیادہ ترمسلم ریاستوں میں گزشتہ چوتھائی صدی کے دوران فی فرد جی ڈی پی یا تو پنچ آیا ہے یا وہی رہا ہے۔ (دی اکا نومسٹ سمبر 2003)'

اقليتون كااسلام''

فاضل مصنف کے نزویک اسلام اور مسلم اُمہ کا مستقبل بہت اُمیدافزاہے، کیونکہ اسلام کو فطرت میں ایک کچک ہے۔ اور یہ بدلتے ہوئے سابق، سابق، سابق، اور معاشری حالات کے ساتھ اپنے اندر تبدیلی پیدا کرسکتا ہے۔ بہر حال مصنف کے مطابق اسلامی وُنیا کے مستقبل کا منظر نامہ کچھ اس طرح ہے: اُبھرتی ہوئی عالمگیریت اور جدیدیت کے اثر ات کے تحت سلفا بزم کی، اسلامی حسیت پر گرفت رفتہ رفتہ کر در پڑجائے گی اور اس کے اندر ایک نظریاتی اور اوار تی کہ اسلامی حسیت پر گرفت رفتہ کر دو پڑجائے گی اور اس کے اندر ایک نظریاتی اور اوار تی تکثیریت پیدا ہوگی ای سے مسلم اُمہ کی مرکزیت کر دو رپڑجائے گی اور علاقائی اُمتیں پیدا ہوجائیں گی۔ ''غیر مرکز مسلم اُمہ علاقائی اُمتوں کوایک قسم کا جواز مہیا کرے گی اور اس طرح ہوسکتا ہوجائیں گدوہ اُنہیں اُن کے اپنے سابق، سیاسی، معاشی اور مذہبی اور ثقافتی ترقیوں کوایے واضح خطوط پر تشکیل دینے کی طرف کے جائے جو اُن لوگوں کی تاریخ اور اُن کے مزاج کے ساتھ مطابقت رکھتے ہوں۔ بیمسلم اُمتوں کیلئے اُسی فکری ثقافتی اور ماڈی برتری کیلئے دوبارہ کوشش کرنے کیلئے اُسی فکری ثقافتی اور ماڈی برتری کیلئے دوبارہ کوشش کرنے کیلئے اسلامی اُمدوں بیں حاصل کی تھی۔ ایسے منظر نامے میں اسلامی اُمدوت حاصل کرے گی ایک متحدہ و حدانی معاشرے کے طور پر نہیں بلکہ ایک مفروق معاشرے کے طور پر نہیں بلکہ ایک مفروق معاشرے کے طور پر نہیں بلکہ ایک مفروق معاشرے کے طور پر نہیں بلکہ ایک مفری آثر اِت حاصل کرنے کی کوشش کررہی ہوں گی۔''

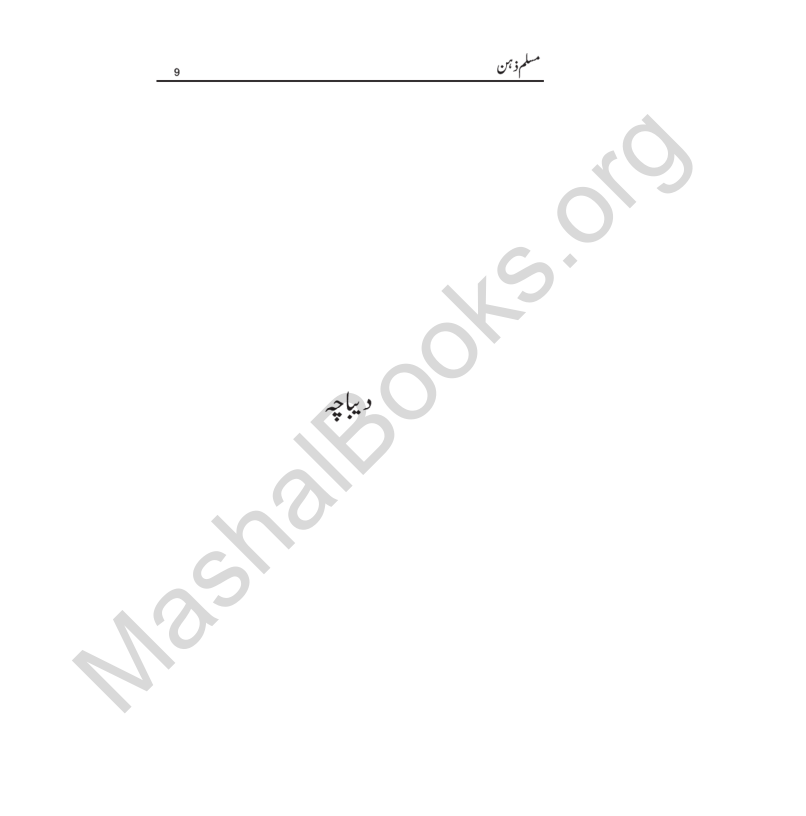
بلاشبہ مصنف کے نقطہ نظریا نتائج فکر سے اختلاف کی گنجائش موجود ہے (جیسا کہ ہربڑے مصنف کی آراء سے اختلاف کی گنجائش موجود ہوتی ہے) لیکن مصنف کی عرق ریزی جگرکاوی اوراس کی تحقیق کے بلندیائے میں شک کا کوئی شائر نہیں ہوسکتا۔

ایک بہت وقع علمی اور فکری دستاویز ہونے کے ساتھ ساتھ یہ کتاب اسلامی دُنیا کے بارے میں بیش بہامعلومات کا ایک خزید بھی ہے۔ یہ خالص عمرانیاتی اصولوں کی بنیاد پر بھنی ایک مطالعہ ہونے کے ناتے ایک حوالے کی دستاویز بھی ہے۔ یہ در حقیقت بطور اُمہ مسلم انوں کے ذہن کے اندرونی احوال کا مطالعہ ہے یا کہا جاسکتا ہے کہ یہ دور نِ سین مسلم جھا نکنے کی ایک کامیاب کوشش ہے۔

میں نے حتی الوسع ترجے کوسلیس اور رواں بنانے کی کوشش کی ہے۔ کیکن اگر بعض مقامات پرقدرے گرانی کا احساس ہوتو ہیں بھے کہ یوا یسے علمی اور فکری موضوع کی ناگز سریت ہے۔ جیسا کہ مصنف نے اس کتاب کے اندراشارہ کیا ہے کہ اُمتِ مسلمہ کی پیماندگی کی اور وجو ہات کے ساتھ ساتھ علم کے میدان میں جمود و تعطل ایک بہت بڑی وجہ ہے۔ علم کے فروغ کا ایک بڑا ذریعہ تراجم بھی ہیں۔مصنف کے بقول مامون الرشید کے دورسے لے کراب تک کے ہزارسال میں عربوں نے گل اتنی کتا ہیں ترجمہ کی ہیں جتنی سپین صرف ایک سال میں کرتا ہے۔ یہ گویا مصنف کی طرف سے اس بات کا ادعاہے کہ تراجم کسی قوم کی علمی بڑھوتری میں بہت اہم کردار اداکرتے ہیں۔ اس سے اس بات کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ ہمارے ہاں تراجم کی کس شد ت سے کی ہے۔ اگر ہم قوم کیلئے ترتی اور خوشحالی کی راہوں کو اُجالنا چا ہتے ہیں تو ہمیں تراجم کی اہمیت پر شجیدگی سے غور کرنا ہوگا۔

مقبول الهى

20-8-2011



سلم ذبن

## بإباقل

#### تعارف

اسلام نے اپ پیروکاروں کوالی تہذیبوں کی تغییر پراُبھاراجن کوازمنے وسطیٰ میں اُن کے مخالفین کی طرف سے سراہا گیا اور اُن پررشک کیا گیا۔ان تہذیبوں کی جانشین ریاستیں اگر چہاب اُتی متحرک نہیں رہیں لیکن اُن کی ماضی کی کامیابیاں اُن کے ساجی، ثقافتی، اور طبعی پس منظروں میں ابھی تک گونجتی ہیں۔ ہم عصر مسلم وُنیا میں اسلامی جذبہ اپنا اظہارِ مغربی برتری کے خلاف مزاحمت اور اسلام کے احیا کے ذریعے کرتا ہے نہ کہ سلم معاشروں کی معاثی اور تکنیکی ترقی کے فراحیت اور اسلام کے احیا کے ذریعے کرتا ہے نہ کہ سلم معاشروں کی معاثی اور تکنیکی ترقی کے فراحیت اور اسلام کے احیا کے ذریعے جدید مسلم وُنیا میں اسلامی جذبی و نوعیت کیا ہے؟ اس سوال کے مسلم اور غیر مسلم علا کی طرف سے دیئے جانے والے پچھ اصیرت نوعیت کیا ہے؟ اس سوال کے مسلم اور غیر مسلم علا کی طرف سے دیئے جانے والے پچھ اصیرت مختلف ابواب میں جائزہ لیا جا جا گا ور ان پر بحث کی جائے گی۔ تا ہم اس کتاب کا مقصد موجودہ مختلف ابواب میں جائزہ لیا جا جا ہلکہ جدید مسلمانوں کے مذہبی شعور میں تج بی طور پر پختہ بنیاد جو ابات پیش کرنا ہے۔ جنوب مشرقی ایشیا، وسطی ایشیا، جنو بی ایشیا ور مذبی ایشیا ور میں تی بی خوابات پیش کرنا ہے۔ جنوب مشرقی ایشیا، وسطی ایشیا، جنو بی ایشیا اور مشرقی وسطی ہے تعلق رکھنے والے چھ ہزار جواب دہندگان سے حاصل شدہ شہادت کواستعال اور مشرقی وسطی ہے تعلق رکھنے والے چھ ہزار جواب دہندگان سے حاصل شدہ شہادت کواستعال کرتے ہوئے، یہ کتاب اسلامی شعور کے پچھ بنیادی پہلوؤں کا جائزہ لیتی ہے۔

### اسلامی حسیت کے خاکہ جات

جدیداسلامی بحثوں میں اسلام کے ماننے والوں کی طرف سے قائم کئے گئے تصورات کو، مسلم مذہب برتی کی نوعیت اور اسلام کی اجماعی تحریکوں کے کردار کی تشریح کرنے کیلئے اکثر اوقات بیانیہ اور تجزیاتی طریقہ استعال کیا جاتا ہے۔ آنے والے دو ابواب اسلامی حسیت کی سلم ذنهن

بنیادی ساختوں کا کھوج لگاتے ہیں۔ اسلامی حسیت کو بطور تجویاتی آلے کے استعال کرتے ہوئے باب دوم مسلم وُنیا کو درپیش حالیہ مسائل کو سجھنے اور اُن کا جائزہ لینے کیلئے ایک ڈھانچہ مہیا کرتا ہے۔ یہ دلیل دی جاتی ہے کہ اسلامی حسیت ایک علامتی وُنیا ہے جو گہرے فرہبی اعتقادات کو اظہار دیتی ہے۔ ماضی اور حال کے تعبیری حلقوں کی پیدا دار ہونے کے ناطے یہ ایسے ایقانات اور نصب العین مہیا کرتی ہے جو ساجی حقیقت کی اشار بیسازی کیلئے ابتدائی متون کا کام دیتے ہیں۔ تجربی شہادت کا جائزہ لینے کہ علیہ بیس جواب تجربی شہادت کا جائزہ لینے کے بعد، یہ باب یہ دلیل پیش کرتا ہے کہ مختلف مما لک میں جواب دہندوں کے ہاں غالب وہنی ساختوں کو خود پارسا، متکبر، عورت بیزار اور کھ مُلا کا نام دیا جاسکتا ہے، جو عمومی معاشی، ساجی، اور تکنیکی پسماندگی سے پیدا ہونے والے بیگا تگی اور بے طاقتی کے احساس کی تلاقی کرتی ہیں۔ ان وہنی ساختوں کا بنیادی وظیفہ مسلم شخص کا اظہار اور اُس کو بہتر بنانا احساس کی تلاق کرتی ہیں۔ ان وہنی ساختوں کا بنیادی وظیفہ مسلم شخص کا اظہار اور اُس کو بہتر بنانا ہے۔ یہ باب، انڈونیشیا ملائشیا، پاکتان اور مصر کے جواب دہندوں کے ہاں ایسی وہنی ساختوں کی مضبوطی اور قزاقیان، ایران اور ترکی سے جواب دہندوں کے ہاں نسبتاً اس کی کمزوری کے مصبوطی اصب بیں سے بچھ کا کھوج گاگا تا ہے۔

# مُسلم خُد اپرِستی کی ساخت اورنوعیت:

حیسا کہ مذہب مسلم شخص کا جو ہر ہے، ذہبی وفاداری مسلم شخص کی شہادت اوراس کا اظہار ہے۔ کثیر الجہاتی نقط نظر کو استعال کرتے ہوئے باب سوم مسلم خدا پرسی کی نوعیت اوراس کا کے اظہار کا کھوج لگا تا ہے۔ تحقیقاتی نتائج بی ظاہر کرتے ہیں کہ متعدد مسلم ممالک میں مذہبی نشاق ثانیہ واقع ہورہی ہے جس کا اظہار اسلامی عقائد ورسومات کے ساتھ شدید مذہبی وفاداری اور زندگی کے مختلف شعبول سے تعلق رکھنے والے مسلمانوں کے اندراُن کے شعوری سہارے مہیا کرنے میں ہوتا ہے۔ یہ باب اس بات کا کھوج بھی لگا تا ہے کہ مسلم خدا پرسی کی تغییر عالمی اور مقامی سطوح پرعام مذہبی حالات کے ہاتھوں معاشرتی طور پرہوتی ہے۔ یہ مسلم خدا پرسی کی صنفیات بھی پیش کرتا ہے، جسے بعد میں مسلم وفاداری اور مذہبیت اور مسلم وُنیا میں معاشی اور ساجی ترقی کی مختلف سطوح کی تشریح کرنے کیلئے ایک تجزیاتی آلے کے طور پر استعال کیا گیا ہے۔

جهاد كامفهوم

دہشت گردی کے خلاف جنگ اور اسلامی انقلابی گروپوں کی طرف سے عالمی جہاد دوالی

عسم ذنهن

کشکشیں ہیں جو وسیع پیانے پرمیڈیا ہیں جگہ پارہی ہیں۔ میڈیا ہیں ان کے ذکر اور تجزیے نے ماہرین کی ایک ایس فوج تیارکردی ہے جوایک پھلنے پھو لنے والی صنعت بنتی جارہی ہے۔ یہ دونوں گہرے جائزے کے طالب ہیں تاکہ یہ بات سمجھ ہیں آسکے کہ بیا یسے عالمی واقعات کیوں بن گئے ہیں جو دُنیا کی لاکھوں لوگوں کی زندگیوں کو متاثر کررہے ہیں۔ یہ کتاب صرف عالمی جہاد کی نوعیت، علی عائزہ کا اور مفہوم کا جائزہ لیتی ہے۔ لیکن دہشت گردی کے خلاف جنگ بھی ایسے ہی جائزہ کا تقاضا کرتی ہے۔ اس جنگ کے محرک کا کھوج ریاست ہائے متحدہ امریکہ ہیں مذہب کے داعی عرب نوجوانوں کی طرف سے گیارہ سمبر 2001 کے حملے میں لگایاجا سکتا ہے۔ ریاستہائے متحدہ کی حکومت کی طرف سے ایسے مجر مانہ اقد امات کا موز وں جواب دینا جائز بھی تھا اور ضروری بھی، کیونکہ اس جواب کو دہشت گردی کے خلاف 'جنگ' کیونکہ اس جواب کو دہشت گردی کے خلاف' جنگ' کیشکل کیوں نہ دی گئی۔

11-9 کے حملے واضح طور پر گھناؤنے مجر مانہ افعال تھے اور اُن کے ساتھ اسی طرح کا برتاؤ ہی کیا جانا چاہیے تھالیکن اُنہیں ''جنگ'' کی شکل دی گئی جس کے عالمی سطح پر ہولنا ک سیاسی معاشی ساجی اور عسکری نتائج نکلے۔

یہ تجزیاتی عمل اگر چیضروری اور لازمی ہے کیکن اس کا بیز اکہیں اور اُٹھایا جائے گا۔ یہاں باب چہارم میں، میں عالمی جہاد پر توجہ مرکوز کروں گا۔

جہاد اسلام کی ذہبی اور سابتی سیاسی فکر میں ایک اساسی تصوّر ہے۔ اسلامی جہادی تح یکیں جہاد کوایک مقدّس جنگ، کے معنوں میں استعال کرتی ہیں۔ ایک ایک جنگ جواسلام یا اللہ ک نام پرلڑی جائے۔ لیکن مقدّس جنگ کوئی ایسا تصور نہیں ہے جسے قرآن نے یامسلمان ماہرین دینیات نے استعال کیا ہو۔ اسلامی دینیات میں جنگ بھی ''مقدس' نہیں ہوتی۔ یہ یا تو جائز ہوتی اس میں مارے جانے والے لوگوں کو''شہید' سمجھا جاتا ہے۔ ہوتی ہے یا ناجائز اور اگر جائز ہوتو اس میں مارے جانے والے لوگوں کو''شہید' سمجھا جاتا ہے۔ اگر ایسا ہے تو پھر اسلامی جہادی تح کیس جہاد، کو''مقدس جنگ' کے مفہوم میں کیوں لیتی ہیں؟ تاریخی مواد کو استعال کرتے ہوئے، یہ باب پوری اسلامی تاریخ کے دوران جہاد کے مفہوم کی عمری تفہوم کی جوری نظم ہوم کی بیر تا تھا کہ یہ دوران زور آئی مفہوم کی بیر تھا جو یہ خاہر کرتا تھا کہ یہ داریستی کے اعلیٰ معیار کو حاصل کرنے کیلئے انسان کی بھر پور طاقت برتھا جو یہ خاہر کرتا تھا کہ یہ خداریستی کے اعلیٰ معیار کو حاصل کرنے کیلئے انسان کی بھر پور طاقت

کوششوں، مساعی اور صلاحیتوں کا استعال ہے اور روئے زمین پر اللہ تعالی کے مقاصد کو پورا کرنے کیلئے جدو جہد کے تمام افعال کانام ہے۔ مسلم سلطنت کے توسیعی دور کے دوران، یہ غیر مسلموں کے ممالک کی مسلم فتو حات کے جواز کا نظریہ بن گیا اور مسلمان ممالک پر پور پیوں کے استعاری قبضے کے دوران جہاد اور مزاحمت کا نظریہ بن گیا۔ بعد ازاں سامراجی دور میں، بہت ہے مسلم ممالک میں فتو می منصوب کی ناکامی کے ساتھ، یہ سیکولر یاست اوراس کے بین الاقوامی حامیوں کے خلاف ایک مسلح جدو جہد کا اصول بن گیا۔ حال ہی کے سالوں میں 1980ء کی دہائی میں افغانستان پر سودیٹ قبضے کے خلاف امریکہ کی طرف سے لڑی جانے والی نیابتی جنگ کے بعد یہ بیابی نظریہ بن گیا ہے۔

پس باب چہارم، مسلم وُنیا میں مسلم آبادیوں کے خلاف زیاد تیوں کے بڑھتے ہوئے احساس کے پوشیدہ مفاجیم کا جائزہ لیتا ہے اور ساتھ ہی ساتھ اس بات کا کہ سطرح اس احساس کو جہادی تظیموں کے بیروکارا پنے مقاصد کیلئے استعال کررہے ہیں۔

### اسلام کےعوامی کردار

مسلمان ممالک میں سیاست اور قدہب کے درمیان تعلق اسلام اور مسلمان معاشروں کے علا کے درمیان ایک بہت متنازعہ اور قابلِ بحث موضوع بن گیا ہے۔ اور یہ باب پنجم کا مرکزی کنتہ ہے۔ بہت سے مغربی اور مسلم علا اور فعالیت پیندوں کا عموی طور پر بیان کیا جانے والا نقط کنتہ ہے۔ بہت سے مغربی اور مسلم علا اور فعالیت پیندوں کا عموی طور پر بیان کیا جانے والا نقط کنار سے کہ اسلام نصرف ایک فد جب ہی بلکہ ساجی نظام کا ایک خاکہ بھی ہے اور لہذا زندگی کے تمام شعبوں بشمول قانون اور ریاست کا احاطہ کرتا ہے۔ پھریہ استدلال کیا جاتا ہے کہ اس کی بہی نمایاں خصوصیت ہے جو مسلم معاشروں کو اپنے مغربی متقابلین سے، جن کی بنیاوریاست اور فرجب کی علیحدگی پر ہے، علیحدہ کرتی ہے۔ ان اور متعلقہ امور کا جائزہ لینے کے بعد یہ باب ایک فد جب کی شہات مہیا کرتا ہے، جو یہ ظاہر کرتی ہے کہ مسلم ممالک میں فد جب اور سیاست کے مابین تعلق کی نوعیت کا درمیانی وسیلہ بنے اور اس کا اظہار کرنے میں ایک اہم عامل اداراتی ہمیئیں جو بی شدہ اور این ہمیئیں کی دواقسام کی شاخت کی گئی ہے ..... تفریق شدہ اور غیر تفریق میں مذہب اور غیر تفریق بین جہ مقربحقوں میں اسے اسلامی ریاست کا نام دیا جاتا ہے۔ دوسری طرف تفریق شدہ اداراتی ہمیئیں ایک ساجی تشکیلات کی طرف اشارہ کرتی ہیں جن میں فدہب دور میں خرب میں شدہ برقت بیں جن میں ایک ساجی تشکیلات کی طرف اشارہ کرتی ہیں جن میں فدہب طرف تفریق شدہ اداراتی ہمیئیں ایک ساجی تشکیلات کی طرف اشارہ کرتی ہیں جن میں فدہب

اورسیاست، آئینی نقاضے کے تحت باروایت کے تحت علیحدہ مقام رکھتی ہیں۔اس باب میں بحث شدہ تجربی شہادت بیظا ہرکرتی ہے کہ عمومی طور پر مذہبی اداروں اور نتیجۂ اُن کاعوامی اثر تفریق شدہ اسلامی ممالک میں زیادہ ہوتا ہے بہ نسبت غیر تفریق شدہ اسلامی معاشروں کے عمومی طور پر مذہبی اداروں پراعتاد کا براہ راست تعلق سیاسی اداروں پراعتاد کے ساتھ ہوتا ہے۔ یہ باب اس کی اور دوسرے نتائج کی کچھ نظری تا ئیدیں پیش کرتا ہے اور بیاستدلال کرتا ہے کہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ غیر تفریق شدہ مسلم معاشرے، تفریق شدہ مسلم معاشروں کی خصوصیات کو اپنا لیسے میں ساتھ ساتھ غیر تفریق شدہ سلم معاشرے کی ساتی اور سیاسی ترقی کیلئے ایک راستہ بھی ہوسکتا ہے، جس میں مذہب اور سیاست ایک خود مختارانہ لیکن با ہمی طور پر تعاون کنندہ تعلق کے ساتھ زندہ درہ سکتے ہوں۔

## کلمیر کفرے بارے میں رویتے

ایک ڈینش اخبار میں ایسے کارٹونوں کی اشاعت کے بعد جن میں حضرت مجمد کی ہجو کی گئی کوری مسلم دُنیا میں وسیع پیانے پر مظاہروں اور تشد د نے دوسری کئی چیزوں کے ساتھ ساتھ کلمہ کفر کے بارے میں مسلمانوں کے رقبوں کا بھی اظہار کیا۔اگر چہ اسلامی دینیات میں کلمہ کفر کے میسائی تصور کا کوئی ٹھیک مشرادف نہیں ہے،لین اللہ تعالی اور حضرت محمد یاوتی اللی کفر کے میسائی تصور کا کوئی ٹھیک مشرادف نہیں ہے،لین اللہ تعالی اور حضرت محمد یاوتی اللی سے کسی بھی جھے کی تو ہیں کرنا، اسلام کے مذہبی قانون کے تحت ایک بُرم کے دُم سے میں آتا ہے۔ زیادہ تخصیصی طور پر اسلامی قانون کے تناظر میں کفرآ میز، اعمال کو اُن زبانی اظہاروں کی طرف منسوب کیا جا تا ہے جوار تدادے شبہ کیلئے بنیا دمہیا کرتے ہیں

پاکستان اور سعودی عرب جیسے مسلم ممالک نے ان قوا نین کو اپنے ضابط و خوجداری میں شامل کرلیا ہے۔ عمرانیاتی نظر میہ میں جدیدیت اور لا فد ہبیت کے درمیان تعلق کا جائزہ لینے کے بعد ، باب نمبر 6 مغر بی ممالک میں گفر آمیزی کے قوانین اور مسلم ممالک میں اُن کے نفاذ کا ایک مختصر تاریخی احوال ، پاکستان کو مطالعہ کی ایک مثال بناتے ہوئے پیش کرتا ہے۔ پھر یہ گفر آمیزی کے بارے میں رو یوں کی شہادت کا جائزہ لیتا ہے۔ جو مختلف مسلم ممالک میں قابل لحاظ طور پر مختلف ہیں ، اور فدجب پرسی اور جدیدیت کے ساتھ اُن کے تعلق کا بھی۔ گفر آمیزی کے بارے میں رویوں میں تنوع کی کچھ موزوں وضاحتیں پیش کرنے کے بعد اور مید کہ دہ جدیدیت کے حالات سے کس طرح متاثر ہوتے ہیں ، یہ باب سول معاشرے کے بعد اور مید کہ دہ جدیدیت کے حالات سے کسل طرح متاثر ہوتے ہیں ، یہ باب سول معاشرے

کیلئے ان رویوں کے مفاہیم کا کھوج لگا تاہے۔

مسلم حسیت میں بردہ، پدرسری نظام اور صنف کے مسائل:

مقبول عام تصوّر میں خواتین کا رُتبہ، کردار اور مقام غالبًا،مسلم معاشروں کے انتہائی امتیازی پہلوہیں، جوانہیں اُن کےمغربی متقابلیں سے علیحدہ کرتے ہیں۔ یردہ، پدرسری نظام اور صنفی مسائل باب نمبر 7 کی بنیاد بنتے ہیں۔مغرب میں بہت سے لوگ مسلم معاشروں میں عورت ك رئيے كواسلام ميں جركى علامت ك طور ير ليت ہيں۔ تاہم تين توحيدى مداہب ميں سے اسلام وہ پہلا مذہب تھاجس نے معاشرے میں عورت کے مقام کو بہتر بنانے اور اُنہیں ایک مکمل شخصیت عطا کرنے کیلئے قانونی اصلاحات کا ایک وسیع دائر ہ متعارف کروایا۔اسلامی علما میں اس بات برعموی اتفاق رائے بایا جاتا ہے کہ خواتین اور بچوں کے مرتبے میں بہتری اور تحفظ لانا حضرت محمد ۱ کن ساجی منصوب کا ایک اہم زینہ تھا۔ تا ہم مقدّس متون کی منتخب بفظی اور سیاق وسباق سے ہٹ کراورغیر تاریخی تعبیرات کے ذریعے مسلمان علما اور حکمرانوں کی طرف سے ان کوششوں کو ناکام بنایا گیا۔ان پیشرفتوں کے منتبجے میں مسلم خواتین کو بردے اور علیحد گی کے ذریعے اداراتی امتیاز کا شکار بنایا گیاہے، جس نے اُن کے کردار کو بڑے پیانے پرخاندان کے کجی دائرے تک محدود کردیا ہے اورعوامی دائرے میں اُن کے کردار برسخت یابندیاں عائد کردی ہیں اورعوامی کردار پرمسلمان مردول نے غلبہ پالیا ہے۔جبیما کہاس سے پہلے ذکر کیا گیا زن بیزار رویے بہت سے جدید مسلم معاشروں میں اسلامی حسیت کا ایک نمایاں پہلومحسوں ہوتے ہیں۔ یہ زن بیزارردیےاصول فتنہ، کے ساتھ منسلک محسوس ہوتے ہیں ( فتنہ یعنی عورت کی طرف سے مرد کوجنسی طور پر ورغلانا) اسلام میں جنسیت کانظم مردول کوفتند، سے محفوظ رکھنے سے منسلک ہے۔ مسلم معاشروں میں صنفی مسائل کا ایک تاریخی تناظر پیش کرنے کے بعد، اوراس بات کی وضاحت کرنے کے بعد کہ سلم مردعلا، نے عورتوں پر کنٹرول عائد کر کے سطرح جنسیّت کے نظم اورتسکین کیلئے ایک اداراتی ڈھانچہ تیار کیا ہے۔ باب نمبر 7 پردے، علیحد گی اور پدرسری نظام کے بارے میں مسلم رویوں سے متعلقہ نتائج کا جائزہ لیتا چلاجا تا ہے۔حجاب کےمفہوم سے متعلقہ نتائج اس بارے میں کچھاہم ادرا کات مہیا کرتے ہیں کہ بیکس طرح مذہبی فرض شناسی ،حسن اور نسوانیت کے ساتھ ہم آ ہنگ ہوگیا ہے۔

عالبًازن بیزاراور پدرسری رویوں کافتیج ترین اظہاراً س مظہر میں ہوتا ہے جے نغیرت کی بناپرقل کہاجاتا ہے۔ یونیف کے مطابق نغیرت کی بناپرقل کیا گیا۔ قدیم روایت ہے۔ جس میں مردول کا خوا تین رشتہ داروں کوخاندان کی عزت کے نام پرقل کرنا شامل ہے جو بنیادی طور پراُن کی سی مبینہ جنسی لغزش کی وجہ ہے ہوتا ہے، اور بیا بھی تک دنیا کے مختلف حصوں میں پایاجاتا ہے۔ بہت سے تاریخی اور ساتھ ہی ساتھ ہم عصر معاشروں میں، عزت کا تصوّ ر، ساجی اُر ہے، رشتہ دار خوا تین کی جنسی پا کبازی، اخلاقی رویے اور مردول کے رویے کے ساتھ گہرے طور پر جُوا ہوا ہے۔ بدشتی سے مسلمان ممالک میں غالب زن بیزار اور پدرسری رسوم ورواج نے عوام کے جوامے ۔ بدشتی سے مسلمان ممالک اور غیرت کی بناپرقل کولازم وطرزم بنادیا ہے۔ یہ باب اس سوال کا جائزہ لیتا ہے: غیرت کی بناپرقل کس حد تک اسلامی ہے؟ یہ ہم عصر مسلم معاشروں میں اس کی نوعیت، غیرت کی بناپرقل کس حد تک اسلامی ہے؟ یہ ہم عصر مسلم معاشروں میں اس کی نوعیت، غلیے اور قانونی حقیدے۔ کا ایک تجزیہ پیش کرتا ہے۔

اسلام دُنیا میں دوسراسب سے بڑا فدہب ہے۔اس کے 1.1 ارب پیروکار پینتالیس مسلم
اکثریتی ممالک میں رہتے ہیں اور ایک سوانچاس ممالک میں مسلمان ایک اہم فدہی اقلیتی طبقہ
بنتے ہیں۔اسلامی تاریخ کے بڑے حصے ہیں بڑے پیانے پر سفراور ذرائع مواصلات کی مشکلات
نے ''ایک فدہب،ایک ثقافت' کی فرضی داستان کی پیروک کی۔ایک عالمگیراُ مہ....ایمان رکھنے
والوں کی قوم .... سے تعلق رکھنے کا احساس زیادہ تر اسلام کے ''پانچ ستونوں' بڑمل کو اختیار کرنے
(ایک خدا پر ایمان لانے کا عہد، زکو ق کی ادائیگی ، حج اداکرنا، روز مرہ نماز اورروزہ رکھنا) اور بعض
دوسرے اعمال سے تشکیل پذیر ہوا۔ان عقائد اور اعمال کے وجود کا مفہوم بہت سے مسلمانوں اور
غاص طور پر علما کی طرف سے بیلیا گیا کہ مسلم معاشروں کی تمام ثقافت اسلامی ہوچگی ہے، یعنی
عربی ثقافت سے ، جو کہ اسلام کی بنیادی ثقافت ہے، مشابہت اختیار کرچگی ہے۔

عالمگیریت ان عقائد کی تشکیل نوکو اُبھار رہی ہے۔ فوری اور عالمگیر مواصلات اور بین الاقوامی سفر کی نسبتاً آسانی اب مسلمانوں اور غیر مسلموں کیلئے مختلف اسلامی ثقافتوں کی حقیقت کا تجربہ کرنے کی گنجائش پیدا کررہے ہیں۔ ایسے تجربات نہ صرف اس بات کا انکشاف کرتے ہیں کہ مسلمانوں کے ہاں کیا چیز ایک دوسرے کے مسلمانوں کے ہاں کیا چیز ایک دوسرے سے مختلف ہے۔ مثال کے طور پر انڈونیشیا، اُردن سعودی عرب، ترکی اور قز اقستان جیسے ممالک

میں صنفی تعلقات اور مسلم خواتین کیلئے لباس کے ضابطے مختلف انداز سے تشکیل پاتے ہیں۔ باب نمبر 8 عالمگیریت کے ان چیلنجوں کا کھوج، مسلم شخص کے اختلاط عناصر اور استناد کے درمیان انجر تی ہوئی کشکش پر توجہ مرکوز کرتے ہوئے لگا تا ہے۔ یہ، یہ استدلال کرتا ہے کہ یہ کشکش، اسلامی بنیاد پرست تحریکوں کے اُنجر نے کی تہہ میں چھے ہوئے اسباب میں سے ایک بڑا سبب ہے۔ اسلامی بنیاد پرست یہ محسوس کرتے ہیں کہ ثقافتی اور فہ ہی اختلاطِ عناصر کی وجہ سے متند مسلم تشخص تنا ہی کے خطرے سے دوجار ہے۔ وہ اپنی فہ ہی تعبیرات اور اُس چیز میں سے جے وہ متند اسلام کا ماضی سجھتے ہیں فتی مسلم اصولوں، عقائد اور اعمال کی بازیابی کے ذریعے متند اسلامی شخص کو دوبارہ قائم اور مضبوط بنانے کی کوشش کرتے ہیں۔

مسلم انسان دوستی

خدمتِ خلق کے طور پر دینامسلم فربی فریضے کا ایک اہم حصہ ہے۔ اسلام کی تعلیمات کا ایک معتد بہ حصہ ساجی اور معاشی ناہمواریوں کو کم کرنے سے متعلق ہے۔ اس مقصد کیلئے اسلام اسپنے پیروکاروں کو افرادی اور اجتماعی بہود کیلئے ''ویئے'' کا حکم دیتا ہے۔ مسلم خدمتِ خلق کے اہم ذرائع میں سے ایک ذریعہ جس کے ذریعے سے بیفریضہ ادا کیاجا تا ہے زکو ۃ (غریبوں کا نئیس) ہے۔ اسلامی قانون میں زکو ۃ کوخدا کی خاطر ایک ذاتی فریضے اور ریاست کے حق دونوں کے طور پرلیاجا تا ہے۔ زکو ۃ کی بیدو ہری حیثیت اکثر اوقات مسلمان فقہا کی بحثوں میں ریاست کے طور پرلیاجا تا ہے۔ زکو ۃ کی بیدو ہری حیثیت اکثر اوقات مسلمان فقہا کی بحثوں میں ریاست اور فرد کے درمیان ایک لا بیخل تناو کی شکل میں ظہور پذیر ہوتی ہے۔ حال ہی تک اس بات کے کوئی قابل اعتماد تخمینے نہیں سے کہ مختلف مسلم معاشروں میں گئی زکو ۃ دی جاتی ہے، لیکن حال ہی میں خدمتِ خلق کے فورڈ فاؤنڈیشن کے مطابعے نے بیر ہنمائی کی ہے کہ 43 فیصد مصر پول، 40 فیصد مرکز وی اور 16 فیصد انڈ ونیشیوں نے رپورٹ دی ہے کہ 43 فیصد مصر پول، 40 فیصد مرکز کوں اور 16 فیصد انڈ ونیشیوں نے رپورٹ دی ہے کہ 13 فروڈ دی ہے۔ نقدی کی شکل میں تخمینوں کے مطابق تمام مسلمان ملکوں میں دی گئی زکو ۃ اربوں ڈالروں تک پہنچتی ہے۔

باب نمبر 9 کی بحث زکو ہ کے عمل اور اس کے بارے میں جدید معاشروں میں مسلمانوں کے رویوں پر اپنی توجہ مرکوز کرتی ہے۔ اس باب میں رپورٹ کئے گئے نتائج یہ ظاہر کرتے ہیں کہ عالمگیر طور پر زکو ہ پر مسلمانوں کی طرف سے وسیع پیانے پڑعل کیا جاتا ہے، کین مسلم ممالک میں اس کے عمل میں اہم اختلافات بھی ہیں۔ ان اختلافات کے موجود ہونے کی ممکنہ وجو ہات کی شاخت کی گئی ہے۔ اور ان پر بحث کی گئی ہے۔ عمومی سطح پر زکو ہ ایک مساویانہ اور منصفانہ اخلاقی شاخت کی گئی ہے اور ان پر بحث کی گئی ہے۔ عمومی سطح پر زکو ہ ایک مساویانہ اور منصفانہ اخلاقی

هم ذبهن 8

نظام تخلیق کرنے کے ایک آلے کے طور پر کام کرتی ہے جیسا کہ قرآنِ کریم میں تھم دیا گیا ہے اور ساتھ ہی ساتھ ہی ساتھ ہی استخام کوقوی اور بہتر بنانے کے ایک آلے کے طور پر بھی۔ مسلمانوں کیلئے زکوۃ دینا ایک علامتی اور افادی مفہوم رکھتا ہے۔ علامتی مفہوم کا تعلق اُن کے (مسلمانوں۔ اُمہ کے ) ایک مضبوط منصفانہ سمجے اور اخلاقی معاشرے کے وجود میں یقین کے اظہار کے ساتھ ہے۔ افادی مفہوم اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ دینے کا عمل ایک مضبوط مسلم اُمہ کی تخلیق میں اپنا حصہ ڈالنا ہے۔ افادی دلیل صرف اس وجہ سے قائم ہے کہ حکومتیں ایک مثالی مسلم قوم کے قیام میں ناکام ہوگئی ہیں۔ اس تناظر میں زکوۃ دینے کاعمل ایک گہرے مذہبی عقیدے کی تحمیل کرنے کے ساتھ ساتھ ریاست کی نوعیت اور اس کے موثرین پر ایک تنقید بھی ہے۔

### اسلام اورشهری معاشره

شہری معاشرے کے نظریے کی اصل، آزادی پیندی، جمہوریت اور انفرادیت کے پس خردافروزی نظریات میں ہے جن کا تعلق انفرادی خود مختاری، معیشت اور ریاست کی جابرانہ قوت کے درمیان موزوں تعلق جوڑنے سے تھا۔ جدید ساجی نظریے میں اس کا واضح اظہار ارنسٹ کینز کے درمیان موزوں تعلق جوڑنے سے تھا۔ جدید ساجی نظریے میں اس کا واضح اظہار ارنسٹ کینز کے مطابق سول معاشرے کی تہہ میں یہ تصور تھا کہ اداراتی اور نظریاتی کشرتیت ریاست کے مرکزی اداروں کو معاشرے میں قوت اور سچائی پر اجارہ داری قائم کرنے سے روکتے ہیں۔ یہ مقصد متنوع غیر حکومتی اداروں کے ذریعے حاصل کیاجاتا ہے جواس قدر مضبوط ہوتے ہیں کہ ریاستی قوت کا قور کرسکیں اور ساتھ ہی ساتھ باہم متصادم مفاداتی گروپوں کے درمیان ثالثی کا کرداراداکرنے کیلئے اس کی مدد کرسکیں۔ تا کہ ساجی اسٹی کا کرفاراداکرنے کیلئے اس کی مدد کرسکیں۔ تا کہ ساجی اسٹی کا موقینی بنایا جا سکے۔

بہت سے مغربی مبصرین نے بیاستدلال کیا ہے کہ شہری معاشرہ اور اسلام نامطابقت پذیر
ہیں۔ باب دہم میں کی جانے والی بحث بینتیجہ اخذ کرتی ہے کہ جدید مسلم ریاستوں میں شہری
معاشرہ سیاسی اصلاحات اور جمہوریت کیلئے ایک طاقتور نعرہ بن گیا ہے۔ جنوب مشرقی ایشیائی
ممالک میں شہری معاشر کے کا تصوران تح کیوں کو تقویت دیتا ہے جو''عوامی قوت'''ریفار مائی''
''مسیارکت مدنی''''جمہوری حکمرانی''''معاشی آزادی پسندی''اور دوسری عوامی تح کیوں کے نام
سے جانی جاتی ہیں۔ جوایک جامع شرائی جمہوری حکومت کا مطالبہ کرتی ہیں، جومعاشی آزادی
پسندی اور انسانی حقوق کی حفاظت اور اُن کو پروان چڑھانے کیلئے پُرعزم ہو۔ بیہ بحث بین طاہر کرتی

عسلم ذبهن

ہے کہ شہری معاشرے کا نصب العین مسلم آبادیوں کے نمائندہ نمونوں کے ہاں بڑھتی ہوئی تھایت حاصل کر رہاہے۔ اس باب میں جائزہ لی گئی تجرباتی شہادت واضح کرتی ہے کہ شہری معاشرے کے سیاسی نصب العین مسلم اور مغربی معاشروں میں مساوی جمایت رکھتے ہیں۔ لیکن وہ ساجی اقدار کے معاطع میں ایک دوسرے سے اختلاف رکھتے ہیں۔ یہ استدلال کیا جاتا ہے کہ نظری سطح پر ہے، تصورات، ادارے اور ڈھانچے جبیبا کہ علماء، وقف اور منبر جن کی بنیاد اسلامی نظریے پر ہے، ریاستی حکام کے خلاف مزاحمت کے راستے پیدا کرنے کا فریضہ انجام دیتے ہیں، اوریہ ہم عمر مسلم ممالک میں شہری معاشرے کی گئجائش پیدا کرنے اور اُسے وسطح کرنے میں بہت مفید ثابت ہوتے ہیں۔ اس بات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ ایک حوصلہ افز اعلامتیں ہیں کہ ایک فعال شہری معاشرے کی تحرکہ حاصل کر رہی ہیں اور یہ کہ ایک صحت مندشہری معاشرے کا وجود معاشرے کی تحرکہ حاصل کر رہی ہیں اور یہ کہ ایک صحت مندشہری معاشرے کا وجود اور فعلیت نہ توام کان سے باہر ہے اور نہ ہی اسلامی تصو رات اور نصب العین کے ساتھ نا مطابقت پر برہے۔

## بالهمى شكوك وشبهات

سابقہ تحقیق میں (حسن 2003) میں نے ایک الی شہادت رپورٹ کی جواسلام اور مغرب کے درمیان ایک بڑھتی ہوئی ''اخلاقی خلیج'' کو ظاہر کرتی تھی۔ بیر بھان اگرجاری رہتا تو اس کے، ان کے درمیان باہمی ہم آ ہنگی والے تعلقات کیلئے واضح اثرات ہوتے۔ بدشمی سے اس رجمان کا اظہار حالیہ مباحثوں میں بھی کیاجا تا ہے۔ بہت سے مغربی مباحثوں میں اسلام کو ایک پھر کے دور کے ذہب کے طور پر دیکھا جاتا ہے اور اکثر اوقات اسے بنیاد برسی، نہبی ایک پھر کے دور کے ذہب کے طور پر دیکھا جاتا ہے اور اکثر اوقات اسے بنیاد برسی، نہبی الی اصطلاحات سے جرے بڑے ہیں جیسا کہ ''اسلامی خطرہ'' ''مسلم غصے کی جڑیں'' جہادی' وغیرہ۔ اسلامی وُنیا کو مغرب کا قطبی مخالف سمجھا جاتا ہے اور اسے ایک ایک ایک وُنیا کے طور پر دیکھا جاتا ہے اور اسے ایک ایک کی کو کو اون چڑھارہی ہے اور جدیداور سیکولر وُنیا کے طور پر دیکھا جاتا ہے جو تشدداور دہشت گردی کو پروان چڑھارہی ہے اور جدیداور سیکولر کو نیا کے طور پر دیکھا جاتا ہے اور اسے ایک ایک کا ایک انداز بھی ہوتا ہے''۔ مثال کے طور پر مغرب میں عیسائی لیبل کو آج کا کا مام طور پر ایک مہذ ہے لیبل کے طور پر دیکھا جاتا ہے بلکہ اسے ایک کرون ون وسطی کے ذہب کے طور پر دیکھا جاتا ہے جو کر دیکھا جاتا ہے۔ لیکن اسلام کو بمشکل ہی ایک مہذ ب

سلم فرنهن

جدیدیت کورد کرتا ہے اور فدہبی جنونیت اور بنیاد پرتی کو پروان چڑھا تا ہے۔ بیمنی گھے پیخے خیالات مغرب کی اجھا کی حسیت کا ایک حصہ بن چکے ہیں۔ مسلمانوں کے ادراک کے مطابق صرف اسلام ہی ایک مغربی اقدار کے حقیقی اخلاقی اور اخلاقیاتی متبادلات پیش کرتا اور انہیں پروان چڑھا تا ہے۔ جیسا کہ غیر مزاحمت، صارفیت، لذت پرتی، اخلاقی اضافیت اور انفرادیت۔ بروان چڑھا تا ہے۔ جیسا کہ غیر مزاحمت، صارفیت، لذت پرتی، اخلاقی اضافیت اور انفرادیت کا کھون باب نمبر 11 ''خود'' اور''غیر'' کے بارے میں مسلمانوں کے ادراکات کی شہادت کا کھون اوراک کا کھون ہی ساتھ ہی ساتھ ہو ہڑے ہو' اخلاقی قطبیت'' کی طرف جاری رُبھان کو ظاہر کرتا ہے۔ تجربی ادراک کا کھون بھی لگا تا ہے جو'' اخلاقی قطبیت'' کی طرف جاری رُبھان کو ظاہر کرتا ہے۔ تجربی شہادت مہیا کرنے کے علاوہ بیر بحث بیاستدلال بھی پیش کرتی ہے کہ بالکل اُس طرح جس طرح ''خود'' کے بارے میں مسلمانوں کے ادراکات میں عزت نفس کے حوالے سے مبالغہ آرائی کی جا سے جا ساتھ ہوئی اُنہیں بھی مبالغہ آرائی کی جا سے درمیان بہتر سیاسی تعلقات کو ادراکات کی صحت سے قطع نظر، بیدادر اکات ایک مسلسل بڑھی ہوئی، با ہمی طور پر منحصر اور ادراکات کی صحت سے قطع نظر، بیدادر اکات ایک مسلسل بڑھی ہوئی، با ہمی طور پر منحصر اور ادراکات کی صحت سے قطع نظر، بیدار اکات ایک مسلسل بڑھی ہوئی، با ہمی طور پر منحصر اور ادراکات کی حدمیان بہتر سیاسی تعلقات کو بردان چڑھانے کیلئے اچھا شگون نہیں ہیں۔

## مما لك جن كامطالعه كيا گيا

یے حقیق سات مسلم ممالک میں روب عمل لائی گئی، لیعنی انڈونیشیا، ملائشیا، پاکستان، مصر، قراقستان ایران اور ترکی۔ ان ممالک کا انتخاب اُن کے امتیازی جغرافیائی، تاریخی، ثقافتی اور سیاسی حالات کی بنا پر کیا گیا۔ ان ممالک میں فرہبی پیش رفتیں ان اختلافات کی وجہ سے گہر ب طور پر متاثر ہوئی ہیں۔ اسی لحاظ سے بیتو قع کی گئی کہ وہ اس تحقیق کے عمرانیاتی کھوج کیلئے تقابلی ماحول مہیا کریں گے۔ ان سات ممالک کے ہاں تقریباً چھ سوملین کی مشتر کہ آبادی ہے جومسلم ماحول مہیا کریں گے۔ ان سات ممالک کے ہاں تقریباً چھ سوملین کی مشتر کہ آبادی ہے جومسلم اکثریتی ممالک کی آبادی کا 606 فیصد اور دُنیا میں مسلم آبادی کا تقریباً نصف ہے۔

#### انڈونیشیا

انڈونیشیاسب سے برامسلم ملک ہے جس کی آبادی کا تخمینہ 2004 میں تقریباً 212 ملین ہے، جس کا اٹھاسی فیصد مسلمان ہیں۔ دوسرے بہت سے مسلم ممالک کی طرح یہ بھی ایک ترقی پذریر ملک ہے جس کی 2002 میں مجموعی قومی پیدادار (GNP) 2990 ڈالر تھی۔ (ورلڈ بینک

سلم ونهن

2004) حال ہی تک بیر تی پذیر و نیا کی سب سے زیادہ تیزی سے اُ بھرتی ہوئی معیشتوں میں سے ایک تھی۔ دوسرے بہت سے اسلامی ملکوں کے برخلاف انڈونیشیا اپنے تمام شہریوں کی ہمہ گیر تعلیم مہیا کرنے کے سلسلے میں بڑے بڑے قدم اُٹھانے میں بہت کامیاب رہا ہے۔ انڈونیشی حکومت کی تعلیمی پالیسیوں کی کامیا بی نے پچھلے میں سال میں ملک کی تعلیمی تصویر کو تبدیل کر کے رکھ دیا ہے کی تعلیمی ناور آفندی 1995 کی دوسال کے معاشی بحران کے بعد اس کی معیشت بحال ہوتی ہوئی محسوں ہوتی ہوتی ہوتی محسوں ہوتی ہوتی ہوتی کے بیدا پختر تی کے خط پرواز کو دوبارہ حاصل کر لے۔ (سیراس اے آل 2004)

تقریباً تمام انڈونیشی سنی مسلمان ہیں اور اسلامی فقہ کے شافعی مکتبِ فکر کے پیروکار ہیں۔
یہاں اسلام تیر هویں صدی میں جنوب ایشیائی اور عرب تا جروں اور صوفی علاء کے ہاتھوں
متعارف کروایا گیا۔ اس کی تیز رفتار توسیع پندر ہویں اور سولھویں صدیوں میں واقع ہوئی اور
اٹھارویں صدی تک جاوا اور ساٹرا کی آبادی کی اکثریت مسلمان ہوچکی تھی۔ صوفی اثر کے تحت
تصوف انڈونیشی اسلام کی ایک اہم خصوصیت بن گئی۔

(ہاکسن 1975۔وڈورڈ 1989)۔ اس نہ ہی رُخ نے اس کے اندر مقامی ثقافتوں کی مختیلات اور استعارات کو اپنے اندر جذب کرنے کی گنجائش پیدا کی ۔ نتیجۂ انڈونیشی اسلام نمایاں طور پرلوچ دار، کمڑ مخالف، کثیر الصوت، اور تہد ہے (گیرئز 1968)۔ اس کے اظہارات، انڈونیشیا کے غالب جزیرے جاوا کے ساجی ڈھانچوں کے ساتھ قریبی طور پر گند ھے ہوئے ہیں۔ حکمر ان طبقوں اور کسانوں نے اسلامی تصورات اور رسوم و رواج کو اپنے ہندیورو پی وحدت الوجود اور مظاہر پرسی میں جذب اور ضم کرلیا۔ تاجر طبقہ جو وہاں کا درمیا نہ طبقہ بھی بنتا ہے اپنی تاجرانہ سرگرمیوں کی بنا پرمشرقِ وسطی اور جنوبی ایشیا کی اسلامی دنیا سے زیادہ متعارف تھا اور نتیجۂ اُنہوں نے اصول پرستانہ اور کئر اسلام کوقبول کیا۔ (گرٹز 1969)

ان اثرات کے نتیج میں ،ہم عصر انڈونیشی اسلام کی دومسلمہ روایات ہیں۔ان کی نمائندگی دومسلمہ روایات ہیں۔ان کی نمائندگی دوعوامی تنظیمیں کرتی ہیں۔صوفی اسلام یا عوامی اسلام کی جو دیہاتی علاقوں اور پسیانٹرن (فرہبی مدرسے) میں غلبہ رکھتا ہے نمائندگی نہضتہ العلما کرتی ہے۔اور جدید صحافی اسلام ،جس کا شہری علاقوں میں غلبہ ہے ، کی نمائندگی محمد میرکرتی ہے۔اسلامی اساتذہ جنہیں مقامی طور پر کیائی کہاجاتا ہیں۔ صوفی یا مقبولِ عام اسلام کی علامت ہیں ،اور اسلامی وانشور محمد میرکی سرگرمیوں پر غالب ہیں۔

سلم ونهن

(واحد1988:عبدالله 1988: في كاك 1978)\_

سیکولرانڈونیشی ریاست کا آئینی ڈھانچہ، ندہب اور ریاست کی بختی سے علیحدگی پربنی ہے۔ اس لحاظ سے انڈونیشی حکومتوں نے انڈونیشیا کے سابق ڈچ سامراجی حکمرانوں کی پالیسیوں کو جاری رکھا ہوا ہے۔ ریاستی پالیسی کو پنج شیلا (پانچ اصول) کے نام سے جاناجا تا ہے اور اُس پرختی سے عمل کیا جاتا ہے۔

1949ء میں اپنی تشکیل سے لے کر اب تک انڈونیشی ریاست پر جابر، فوجی تسلط والی حکومتیں ہی راج کرتی رہی ہیں۔ نتیجۂ شہری معاشرے کا ارتقا رُک گیا ہے اور شہری معاشرے کے بہت سے اواروں پر ریاستی عاملوں کا تسلط ہے۔ اگر چہریاستی نظریے کو مزاحمت کا سامنا کرنا پڑا ہے، جوبعض اوقات جنگجو یا نہ ہوتا ہے، کیکن انڈونیشی حکومت بڑی حد تک پنج شیلا سے 'مضبوط'' وابستگی کا نفاذ کرنے میں کا میاب رہی ہے، جس کا ایک نتیجہ بید نکلا ہے کہ انڈونیشی معاشرہ ایک سیکول، جد یوسر مایہ وارانہ معاشرے کے طور پر اُ بھراہے۔

### ياكستان

پاکتان2004 میں 145 ملین آبادی کے تخیینے کے ساتھ دُنیا میں دوسرا بڑا مسلم ملک تھا۔

میہ 1947ء میں برطانیہ سے برصغیری آزادی کے بعد وجود میں آیا، جو ہندوستان اور پاکتان کی شکل میں اس کی تقسیم پر منتج ہوئی۔اس کی بنیاد ہندوستانی مسلم انوں کوایک علیحدہ وطن مہیا کرنے کی غرض سے رکھی گئی اور یہ برصغیر کے شالی اور مشرقی مسلم اکثریتی علاقوں پر مشمل تھا۔1971ء میں ملک کامشرقی حصہ جومشرقی پاکتان کے نام سے جانا جاتا تھا علیحدہ ہوگیا اور اس نے ایک نیا ملک بنگہ دیش تشکیل دیا۔ اب پاکتان پنجاب، سندھ بلوچتان اور شال مغربی سرحدی صوبے (اس بنگلہ دیشر پختونخوا۔مترجم) پر مشمل ہے۔

یہ ایک ترقی پذیر ملک ہے اور اس کی 2002 میں 1940 ڈالر کی فی کس مجموعی قومی پیداوار اسے وُنیا کے غریب تر ممالک میں سے ایک بناتی ہے۔ (ورلڈ بینک 2004)۔ انڈونیٹیا کے برعکس اس کا پیوند کاری والا ترقی کا ریکارڈ ہے۔ اس کے ہاں ناخواندگی کی بہت بلند شرح ہے اور ساجی، ثقافتی اور معاشی مشکلات کی وجہ سے حکومت کی عام تعلیم مہیا کرنے کی کوششیں بہت زیادہ کامیاب نہیں رہی ہیں۔ پاکستان کی بچانوے فیصد سے زیادہ آبادی مسلمان ہے۔ تقریباً بچاسی فیصد یا کتانی سئی ہیں اور زیادہ تر اسلامی فقہ کے حفی محتب فکر سے تعلق رکھتے ہیں۔ تقریباً پیدرہ فیصد یا کتانی سئی ہیں اور زیادہ تر اسلامی فقہ کے حفی محتب فکر سے تعلق رکھتے ہیں۔ تقریباً پیدرہ

سلم ونهن

فیصد پاکتانی شیعہ مسلمان ہیں۔آزادی سے لے کراب تک یہ بتدی ایک اسلامی جمہوریہ کے طور پراُ مجراہے۔

اگرچہ پاکستان اسلامی اصولوں پرمبنی ایک جمہوری ریاست ہوگا۔ آئینی ڈھانچہ بیشرط عائد کرتا ہے کہ پاکستان اسلامی اصولوں پرمبنی ایک جمہوری ریاست ہوگا۔ آئین کی ش 198 بیشرط عائد کرتی ہے کہ تمام قوانین اسلامی احکام کے مطابق ہوں گے جیسا کہ وہ قرآن اور سُنت میں وضع کئے گئے ہیں۔1971ء سے لے کر اسلامیانے کو ایک ریاستی پالیسی کے طور پر اپنایا گیا ہے۔ خلاف قیاس طور پر اسلامیانے کی پالیسی کو اختیار کرنا طویل مدت تک سیاسی طور پر انقسامی ثابت خلاف قیاس طور پر انقسامی ثابت ہوا ہے۔ جس کے نتائج ابھی تک واضح نہیں ہیں۔ پاکستان کی سیاسی تاریخ کے زیادہ ترعرصے تک اس پر ایک جابر ، نوکر شاہانہ فوجی اشرافیہ حکمران رہی ہے۔ لیکن شہری اور صنعتی بنانے کے ممل کے ساتھ سیاسی عمل کے جمہوری بنانے کا دباؤ قوت متحرکہ حاصل کرتا جارہ ہے (بائیڈر 1963: حسن ساتھ سیاسی عمل کے جمہوری بنانے کا دباؤ قوت متحرکہ حاصل کرتا جارہ ہے (بائیڈر 1963: حسن

ساجی ثقافی سطح پر اسلام پاکتانیوں کی زندگیوں میں ایک اہم کرداراداکرتا ہے۔لیکن بہت سے دوسرے مسلم ملکوں کی طرح نہجی فرقہ داریت بہاں کی زندگی کی ایک حقیقت ہے اور سیاسی اور ساجی عدم استحکام اور بڑھتے ہوئے تشدد کا ایک فریعہ ہے۔ اُن طریقوں میں جن میں لوگ اپنے عقیدے کا ظہار کرتے ہیں، اُس کی تعبیر کرتے ہیں، اور اُس پڑمل کرتے ہیں، اور انفرادی اوراجماعی زندگیوں میں اس کے مفاجیم کو طے کرتے ہیں، خاصے اختلافات ہیں۔ تجزیاتی مقاصد کیلئے آدمی پاکتان میں اسلام کی نہیں وہئی معبول عام، اصلامی از آدادی پیندانہ، اور واضح اقسام کا حوالہ دے سکتا ہے، یعنی دقیانوی، صوفی مصوفی مصوفی میں علما ایک نمایاں کردار اداکرتے ہیں۔ صوفی مقبول عام اسلام میں صوفی یا پیروں کا تسلط ہے، اسلامی دانشور اصلامی از زادی پیندانہ اسلام کے سلسلے میں اگل ہے۔ اسلامی حاصے ہفاؤ قبیندانہ اسلام کے سلسلے میں ایک اہم کردار اداکرتی ہے۔ حالیہ سالوں میں متعدد بنیاد پرست اسلام کے چھوٹے دھڑے بھی اُتھرے ہیں گیں ابھی تک اُن کے اثر کا تعین کرنا بھی تک اُن کے اثر کا تعین کرنا مشکل ہے۔ (احمد ایم الاوں عیں 1980: احمد الاووں : مسلط میں ایک ان میں ایک اُتھر کے دراوں کے چھوٹے دھڑ ہے بھی اُتھرے ہیں گیوں ایک اُتھر کیں انسلام کے سلسے میں اور اور اور اور اور کرتی ہے۔ حالیہ سالوں میں متعدد مشکل ہے۔ (احمد ایم اور اور اور کرتی ہے۔ حالیہ سالوں میں متعدد مشکل ہے۔ (احمد ایم اور اور اور کرتی ہے۔ حالیہ سالوں میں کرداروں کرداروں کے جھوٹے دھڑ ہے بھی اُتھر کے جو اُس کے دراوں کرداروں کردار

سلم ذبن

#### قزاقستان

قزاقتان ایک وسط ایشیائی ملک ہے جس کی آبادی پندرہ ملین سے اوپر ہے۔ دلی قزاق جو کہ مسلمان ہیں اس کی نصف سے زیادہ آبادی پر شتمل ہیں۔ 2001ء کے تخینوں کے مطابق تمیں فیصد سے پچھاوپر آبادی نسلی طور پر روسیوں کی ہے اور تقریباً پندرہ فیصد دوسر سے بوروپوں (زیادہ ترجمنوں اور یوکر بینیوں) اور وسط ایشیائی نسلی گروہوں سے تعلق رکھتی تھی۔ قزاق سنی مسلمان ہیں اور اسلامی فقہ کے حنی مکتب فکر کی چیروی کرتے ہیں۔ قزاقتان کی صدیوں تک روسیوں کے کنٹرول میں رہا۔ کمیونسٹ حکومت کے تحت اس کنٹرول کو بہت بے رحی سے لا گوکیا گیا۔ 1991ء میں سوویت یونین کے لوٹے کے بعد قزاقتان ایک آزاد ملک بن گیا۔ یہ وسائل کے لحاظ سے میں سوویت یونین کے لوٹے کے بعد قزاقتان ایک آزاد ملک بن گیا۔ یہ وسائل کے لحاظ سے ایک زر خیز ملک سے جس کی آبادی نسبتاً خواندہ اور 2002ء میں فی کس قومی آمدی 5490 تھی (ورلڈ بینک 2004)

سوویت حکومت کے تحت مذہب مخالف دباؤ نے نظریاتی اسلام کوتقریباً ختم کردیا۔ آزاد مذہبی تنظیمیں عملی طور پرختم کردی گئیں۔اوقاف کوریاسی قبضے میں لے لیا گیا۔مسلم عدالتوں اور سکولوں کو بند کردیا گیا۔ روحانی بورڈ برائے قزاقستان کو مسلمانانِ وسط ایشیا قراقستان(Dumsak) کے دائرہ اختیار میں دے دیا گیا جو چند باقی خی جانے والے مذہبی اداروں کی گرانی کرتا تھا۔1989ء تک جب گلاس ناسٹ کے زیر اثر سوویٹ حکام نے مذہب کی مخالفت مستم ذبن

میں نرمی اختیار کرلی تو تمام قزاقوں نے اپنے نسلی اور لسانی ورثے کے ایک جھے کے طور پر اپنا تشخص مسلم بنالیا۔ اُن کی ''مسلمانی'' ذہبی سے زیادہ ثقافتی تھی۔ قزاق اپنے آپ کو ہمسایہ اُز بگوں سے تمیز کرنے پر بہت زور دیتے ہیں جنہیں وہ بہت ذہبی ہجھتے ہیں۔ قزاق ماہر نسلیات روشن مصطفینا کے مطابق بہت سے قزاق اپنے رسوم ورواج کو ذہب سے زیادہ اپنے قومی ورثے کا ایک حصہ سمجھتے ہیں۔ (مصطفینا بحوالہ الثوما 4 9 9 1:اولکاٹ 1 0 0 2: اُکیز 1990:واخابون۔ 1980)

آزادی کے بعد ہے،انفرادی اور قوئی سطیر اسلام کا کردارزیادہ سے زیادہ واضح نظر آرہا ہے۔قوئی سطیر قزاقہ تان کے مسلمانوں کیلئے ایک نیابور (Dumk)، جو کہ اُس بنیادی وسط ایشیائی روحانی بورڈ سے علیحدہ ہے،جس نے قزاق نہ ہمی معاملات کو تقریباً نصف صدی تک منظم کیا تھا، قزاقہ تان کی حکومت کی طرف سے قائم کیا گیا ہے۔اس پیشتر فت کومقامی مسلمان آبادی کے اندر عظیم تر فرجہ واب کے طور پر دیکھا جاسکتا ہے۔ اس بات کی روزافزوں شہادت موجود ہے کہ نملی قزاق اب اسلام میں زیادہ دلچیسی کا اظہار کررہ ہیں۔ تاہم ریاست سیولرازم کی پابند ہے۔مسلمانوں کے فرہمی تہواروں پرعوامی تعطیلات نہیں ہوتیں اور حکومت نے قزاقوں کی قوئی جماعتوں میں سے سب سے زیادہ اسلامی جماعت عزت کو قانونی طور پر رجٹر ہونے کی اجازت نہیں دی۔(اولکاٹ 2011 الونہ 1999ء اور 1998ء میں جب تحقیق کا مونے کی اجازت نہیں دی۔(اولکاٹ 2011 الونہ 1992ء گرزر ہاتھا اور لوگوں کے اندر اپنے عملی کام کیا گیا، قزاقہ تان ایک بہت ہی مشکل معاشی دور سے گرزر ہاتھا اور لوگوں کے اندر اپنے معاشی اور سیاسی مستقبل کے بارے میں وسیع پیانے پر حقیقت شناسی پائی جاتی تھی۔

ممصر

مصرائی چھیاسٹھلین آبادی کے ساتھ سب سے بڑا عرب اسلامی ملک ہے۔ بید نہ صرف مشرقِ وسطی میں بلکہ پوری اسلامی وُنیا میں سب سے زیادہ بااثر ملک بھی ہے۔ تقریباُ 60 فیصد مصری سُنی مسلمان ہیں۔ مصرایک ترقی بیڈ براور مصری سُنی مسلمان ہیں۔ مصرایک ترقی بیڈ براور معاشی طور پرایک غریب ملک ہے۔ جس کی فی کس آمد فی 3710 ڈالر ہے (ورلڈ بینک 2004)۔ میساتویں صدی عیسوی جب (642 عیسوی میں ) عرب سے مسلمان فوجوں نے اسے فتح کرلیا اور عرب سلطنت کا ایک صوبہ بنالیا، ایک مسلمان ملک ہے۔ بید200 سال تک عرب سلطنت کا ایک صوبہ رہا اور اس عرصے کے دوران اس کی آبادی بتدریج اسلام قبول کرتی گئی اور عربی زبان بھی

مستم ذبن

اختیار کرتی گئی۔800ء سے بعد مصر پر، بغداد، تینس، قاہرہ اور استبول سے مختلف مسلم خاندانوں نے حکومت کی۔ 880ء میں برطانیہ نے مصر پر قبضہ کرلیا اور جنگ عالمگیر اول کے بعد.... مصر برطانیہ کے زیر تحفظ ایک مُلک بن گیا۔1922ء بعد.... مصر برطانیہ کے زیر تحفظ ایک مُلک بن گیا۔1922ء بعد میں مصر نے برطانیہ سے آزادی حاصل کی اور ایک بادشاہت بن گیا۔1952ء میں ایک مصر کی فوجی بغاوت نے بادشاہت کا خاتمہ کردیا اور 1954ء میں کرنل جمال عبدالناصر افتد ارمیں آگیا اور عرب جمہوریہ مصر کی بنیا در کھی۔

اسلام مصری مسلمانوں کی نجی اور عوامی زندگی میں ایک اہم کردار اداکرتا ہے۔ (ابراہیم 1996ء) قدیم ترین اسلامی یو نیورٹی الاز ہر کا گہوارہ ہونے کی بنا پر مصر نے مسلم دُنیا میں اسلامی دانش کی ترقی میں ایک اہم کردار اداکیا ہے۔ مجموع بدہ مجمد راشد رضا، سید قطب اور حسن البنا جیسے مسلمان دانشور، جدید عصر کے انتہائی بااثر مسلم مفکر بن اور علما میں سے چند ہیں۔ اُنہوں نے مصر کے انتہائی بالٹر مسلم مفکر بن اور علما میں سے چند ہیں۔ اُنہوں نے مصر کے اندر اور باہر متعدد بااثر اسلامی فعالیتی تحریکیں چلائی ہیں۔ یہ تحریکیں سیاسی حکومت کے جواز اور مسلم معاشرہ کی نوعیت کے بارے میں اُن کے خیالات سے متاثر ہوئی ہیں۔ ان تحاریک میں سافیہ تنظیم جہاد، جماعت المسلمین ، اور مسلم اخوت (جمعیت الاخوان المسلمین) شامل ہیں۔ (عود 1994:ایس یوسیٹرہ 1995)

غالبًا اخوان المسلمین مصر میں اور ساتھ ہی ساتھ عرب وُنیا میں سب سے زیادہ اہم اور بااثر مسلم عظیم رہی ہے۔ ایک اصلاحی مسلم مسلم علی ہوگئ جو سلم میں تبدیل ہوگئ جو سلم مزاحت کے ذریعے ایک اسلامی ریاست کے قیام کیلئے پُرعز م جی ۔ ناصر نے اس پر پابندی عائد کردی لیکن اس کی وفات کے بعد اس پر ریاستی کنٹرول ڈھیلا پڑگیا۔ اب بیانقلا بی عسکری تنظیم نہیں ہے گئین بہت زیادہ بااثر ہے۔ مہری سیاست کے حقائق کے نتیج کے طور پر اب اخوان المسلمین ایک اسلام مائل معاشرے کی ، ساجی اخلاق اصلاحات کے ذریعے تخلیق پر ذور دیتی ہے ہوائے سیاسی اصلاحات کے ذریعے تابی اصلاحات کے ذریعے۔ اس کی موجودہ قیادت اس کی جمایت کی بنیاد کی تغیر تغلیمی اور ساجی معاشی بروگراموں کے ذریعے اُٹھانے برتوجہ مرکوز کر رہی ہے۔

اسلام نے مصر کے سیاسی عمل اور شہری معاشر ہے میں ایک اہم کر دار اداکیا ہے۔ بیمصر کی عوامی زندگی کی ترقی میں ایک اہم لیکن مسلسل تغیر پذر کر دار جاری رکھے ہوئے ہے نمایاں اسلام

پند دانشوروں اوران کے ہاتھوں قائم کردہ تنظیموں (ابراہیم 1996) نے اس کے کردار اوراثر کو ایک شکل عطا کی ہے۔ ان دانشوروں اور تنظیموں نے جدیدیت اور مغربی اثر کے سلسلے میں منفرد اور منتوع رقیملوں کا واضح طور پراظہار کیا ہے (ایس پوسیٹو 1995) ان ردِ اعمال کا دائرہ، سیاسی ایڈروں کے خلاف تشدد، جن میں مصری صدرانور السادات کا قتل بھی شامل ہے، اور مغربی سیاحوں پر وفاً فو قاً ہونے والے حملوں سے لے کراُن تح یکوں تک محیط ہے جو مسلمانوں کو اسلام پر کاربند بنانا چاہتی ہیں تا کہ مسلم اُمہ کی تعمیر نو ہو سکے اور اس طرح مغرب اور اسلام کے درمیان طاقت کے توازن میں بہتری آسکے (ایس پوسیٹو 1995: ابراہیم 1996: عود 1994) مصری طاقت کے توازن میں بہتری آسکے (ایس پوسیٹو 1995: ابراہیم 1996: عود 1990) مصری ریاست اپنے آپ کوسیکولر یاست کے طور پر قائم رکھے ہوئے ہے۔ جس کی بنیادا کی استبدادی حکومت قائم رہے جوریاست اور ذرب کی علیحدگی کی شرط عائد کرتا ہے۔ اس پر ایک استبدادی حکومت قائم ہے۔ ب

مصر میں انہیں سونو ہے کی دہائی میں اسلامی احیا کا سب سے اہم پہلویہ ہے کہ یہ بجائے معاشرے کے حض کناروں تک محدودایک، چھوٹا مظہر ہونے کے مصری معاشرے اور زندگی کے بوٹے دھارے کا ایک حصہ بن گیا ہے۔ اس پیشرفت کا سہرامعزول صدرحتی مبارک کے زیر اہتمام ایک زیادہ کھلے سیاسی نظام کی ادارہ سازی کے سر ہے۔ اب خدا پرتی پر زور تمام معاشرتی طبقات کے ہاں پایاجا تا ہے۔ تعلیم یافتہ اور ناخواندہ۔ کسانوں اور پیشہ ورلوگوں، نو جوانوں اور بوڑھوں، عورتوں اور مردوں سب کے ہاں۔ مطالعہ قرآن کے گروپ ساجی تظیموں کی ایک مقبولِ عام شکل بنتی جارہی ہے۔ اسلامی تشخص کا اظہار صرف ندہبی رسومات میں بھی ہوتا ہے۔ علما اور اور ساجی جبود کی تظیموں کی طرف سے پیش کی جانے والی ساجی خدمات میں بھی ہوتا ہے۔ علما اور مساجد نے بھی ایک زیادہ نمایاں کر داراختیار کرلیا ہے۔

پاکتان کی جماعت اسلامی کی طرح، اخوان المسلمین بھی سامراجیت اور مغرب کی ثقافتی چودهراہٹ کی خرابیوں کی مذمت کرتی ہے۔ لیکن دونوں نے اس چیز کا احساس کرلیا ہے کہ مسلمانوں کی مصیبت سب سے پہلے اور سب سے مقدم ایک مسلم مسلم تھا جس کی وجہ مسلمان شے جو تسلی بخش طور پر اسلام پر کار بنرنہیں تھے۔ بید دونوں مسلمانوں پر اسلامی خدا پر سی کوفر وغ دینے کی ضرورت پر زور دیتی ہیں، جونتیجۂ ایک صحیح اسلامی معاشرے کے قیام کی راہ ہموار کرے گی۔ (ایس فرورت پر زور دیتی ہیں، جونتیجۂ ایک صحیح اسلامی معاشرے کے قیام کی راہ ہموار کرے گی۔ (ایس فرورت پر نور یہ بھور کی کے۔ (ایس

تُركى

جدید ترکی سلطنت عثانی کی جانشین ریاست ہے۔ یہ سلطنت کے زیادہ ترانا طولی حصے کا احاطہ کرتی ہے اور پورپ اور ایشیا کے براعظموں کے درمیان ایک پُل ہے۔ اس کی بنیاد مصطفا کمال کی طرف ہے، اکتوبر 1923ء میں یونانیوں اور سلطان کی فوجوں کی ایک شدید سول جنگ میں شکست کے بعد، رکھی گئی 1928ء میں اسے ایک سیکولر جمہوریہ قرار دیا گیا اور اس نے پوروپی قانون پر بہنی ایک سیکولر قانونی نظام اختیار کرلیا۔ نئی جمہوریہ نے سلطنت عثانیہ کی اسلامی شرعی قانون کی پیروی کرنے کی طویل روایت کو ترک کردیا۔ اپریل 1928ء میں آنے والے نئے جمہوری آئین نے اسلام کے عوامی کردار پر شدید پابندیاں عائد کردیں۔ 1821ء میں کمال ازم کو بنیاوری احول جمہوری آئین میں تحریر کردیا گیا۔ کردیا گیا۔ کمال ازم کے بنیادی اصول جمہوریت، قوم پرستی، عوامیت، سیکولرازم اور انقلاب پسندی تھے۔ کمال ازم کے بنیادی اصول جمہوریت، قوم پرستی، عوامیت، سیکولرازم اور انقلاب پسندی تھے۔ کمال ازم کے متعارف ہونے کے بعد اسلام کو'' قومیالیا گیا'' تمام فرجی سرگرمیوں کیلئے عربی کی جگہ ترکی نے لے لی لی قرآن کے ترکی ترجمہ کوقرآن کا سرکاری متن قرار دیا گیا اور افتال کیا۔ کمال ازم کے متعارف ہونے کے بعد اسلام کو'' قومیالیا گیا' تمام فرجی سرگرمیوں اور افتال کیا تھی ترکی زبان میں دینے کی ہدایت دے دی گئی۔

ریاست کی طرف سے منظور اور عاکد کئے جانے والے سیکولرازم کے تعارف نے اسلام اور علما کے عوامی اثر کو کم کرنے میں کا میا بی ضرور حاصل کی لیکن ریاست اپ نظر ہے کی اشاعت کیلیے معجد کو استعال کرتی رہی۔اگر چہ نقشبند ہے، مولا و پید۔ ملامیہ، اور بیکنا شیہ کے صوفی نظاموں کو جمہوری اعلیٰ طبقے کی طرف سے قدامت پرست خیال کیا جاتا ہے، لیکن پہوریہ 1945ء تک تیرھویں صدی سے ٹرکی معاشر کے کومتاثر کیا ہے ابھی تک مضبوط ہیں۔ پیش جمہوریہ 1945ء تک یک جماعتی نظام کے زیرِ حکومت رہی، جب حکمران کمہوریت ہالک پارٹیسی (ری پبلکن پیپلز پارٹی، می پی ایجی)، نئی سیاسی طاقتوں کے زیر اثر آگئی جن کی قیادت ڈیموکریٹ پارٹی کررہی تھی جو اسلام کے بارے میں ہمرد داند و پیرکھتی ہے۔ اس سیاسی کمزوری نے معاشر سے میں اسلام کے عظیم ترکر دارکیلئے ایک خلا پیدا کر دیا۔ لیکن اس آزادی کے مل نے بھی 1950ء کے انتخابات میں گو میموکریٹس کی فتح کو ندروکا۔ ڈیموکریٹ پارٹی میں اسلام کے عظیم ترکر دارکی جانب جاری رکھا۔ تا ہم و ٹیموکریٹس کی فامیا بی کوموٹ ان کی معاشی ترتی کی اُن پالیسیوں سے منسوب کیا جاتا ہے جنہوں کی بیکسور کیا جاتا ہے جنہوں

سلم ذهبن

نے ترکی کی معیشت کے درواز ہے کھول دیئے اورعوام میں خوشحالی کوفر وغ دیا، ناکہ اُن کی ندہب کوآزادی پند بنانے کی پالیسیوں سے (احمد 200) 1950ء میں ڈیموکر یٹ حزب، اختلاف کی آزادی سے لے کر ترکی کی سیاست سیاسی عدم استحکام اور قومی انقلابات کے دوروں سے گزرتی رہی ہے، جن کی شرح 1960ء اور 1980ء کی دہائیوں کے درمیان ایک انقلاب فی دہائی رہی ہے۔ فوجی حکومتوں نے جہاں تُرکی کو ایک صنعتی معاشر ہے میں تبدیل کرنے میں مدد دی ہے، وہیں پر اُن کا اثر ایک سیاسی اور معاشی حرکیات پیدا کرنے کا بھی رہا ہے جنہوں نے دائیں اور مبائی کرنے اختیار کرنا وائی باز و کے درمیان اختیار کرنا مناز و کے درمیان اختیار کرنا مناز و کے درمیان اختیار کرنا ہو ہے۔ مائری کی قیادت میں دائیں باز و کا بڑا نشانہ تُرکی کے علوی رہے ہیں۔ جوشیعہ اسلام کی ایک آزاد خیال شاخ ہیں جو ترکی کی آبادی کا پندرہ فیصد بنتے ہیں، ایسام کو ایک آزاد خیال شاخ ہیں جو ترکی کی آبادی کا گزناہ صرف یہی ہے کہ اُن کی اکثریت سیکولرسی پی آخے کی طوم بل عرصے حامی رہی ہے۔

گذشتہ ہیں سالوں پرمحیطاتری کی معیشت کی تیز رفارتر تی کے تمرات کی تقسیم غیر منصفانہ طور پری گئی ہے۔ اس کے سب سے بڑے مستفید بڑی بڑی تری کی کی کمپنیوں کی بھیئت ہائے اجتماعیہ بیں جنہوں نے چھوٹے پیدا کاروں اور معمولی متوسط طبقے کو علیحدہ کردیا ہے۔ اس چیز نے فئی سیاسی قو توں اور حرکیات کے انجر نے کی راہ ہموار کی ہے۔ اس سیاسی پس منظر میں اسلام سیاسی تحریک کا ایک ذریعہ بن گیا ہے۔ 1997ء میں ترکی فوج نے رفاہ پارٹی کے رہنما اربکان کی سیاسی تحریک کا ایک ذریعہ بن گیا ہے۔ 1997ء میں ترکی فوج نے رفاہ پارٹی کے رہنما اربکان کی نیرِ قیادت اسلام مائل حکومت کو نکال باہر کرنے کیلئے ایک اور انقلاب کا منصوبہ تیار کیا۔ لیکن زیرِ قیادت ایک اسلام مائل پارٹی ہے، عام ووٹوں کا چونیس فیصد حاصل کر کے ایک اردگان کی زیرِ قیادت ایک اسلام مائل پارٹی ہے، عام ووٹوں کا چونیس فیصد حاصل کر کے ایک تاریخ میں یہ پہلاموقع ہے کہ ایک اسلامی پارٹی آپ تاریخ میں یہ پہلاموقع ہے کہ ایک اسلامی پارٹی آپ ختی اور کر شائی سیاست دان رکھ بی تاریخ میں ہے۔ اب یہ 70 ملین آبادی والے اور 2002 میں ترکوں میں سے 190 فیصد مسلمان بیں ۔ ان میں سے تقریباً اس فیصد شنی مسلکے تعلق رکھتے ہیں اور ترکوں میں سے 190 فیصد مسلمان بیں ۔ ان میں سے تقریباً اس فیصد شنی مسلکے تعلق رکھتے ہیں اور ترکین اور آرمینیاتی یا یائی اور ایک تصور میں تحداد میں یہودی ہیں۔ بڑے بیائی مائدہ میں سے دیادہ تین ہے۔ ان میائی اور ایک تصور میں تحداد میں یہودی ہیں۔ بڑے بیائی اور شائی دقیائوں، اور آرمینیاتی یا یائی اور ایک تصور میں تحداد میں یہودی ہیں۔ بڑے بیائی اور شائی دون اور آرمینیاتی یا یائی اور ایک تصور میں تحداد میں یہودی ہیں۔ بڑے بیائی اور ایک تھور کی تو تو دور کی ہیں۔ بڑے بیائی اور آرمینیاتی یائی اور آلیک تصور کی تو تو دور کی تورو کی ہیں۔ بڑے بیائی اور آرمینیاتی یائی اور آرمینیاتی

دھارے کے شنی اسلام کا انظام وانصرام دیانت اسلیری بسکنلگی (محکمهٔ فدہبی امور) کی طرف سے کیا جاتا ہے۔ بیر محکمہ تمام مساجد اور مسلمان فدہبی علما کا انظام کرتا ہے، اور اُن کی فدہبی اسکولوں اور یونیورسٹی کے شعبہ جات میں تربیت کا ذمہ دار ہے۔ بزرگ باپ ترکی میں سارے یونانی وقیانوس کلیسا کا انظام سنجالتا ہے اور پوری دنیا میں تمام وقیانوس کلیساؤں کے دوحانی باپ کے طور پرخد مات انجام دیتا ہے۔

#### ريان

ایران غالبًا وہ واحد ملک ہے، جو جدید مسلم دُنیا میں ایک مذہبی ریاست ہونے کا دعویٰ کرسکتا ہے۔ یہ 1979ء میں اُس پہلوی خاندان کا جو حکمران خاندانوں کی ایک لمبی قطار میں سب ہے آخری تھا جنہوں نے پچھلے دو ہزار سال میں اس پر حکومت کی آیت اللار وح اللہ الموسوی خمینی کی قیادت میں تختہ اُلٹنے کے بعد ایک عوامی انقلاب کے نتیجے میں وجود میں آیا۔ یہ انقلاب، رضاشاہ پہلوی کی طرف سے وضع کی گئ اُن متبدانہ اور آمرانہ پالیسیوں، جن کے بارے میں یہ کہا گیا کہ وہ ترکی میں مصطفیٰ کمال کی اصلاحات کے بعد ایران کو جدید بنائیں گی، کے بارے میں وسیع پیانے پرعوامی بے اطمینانی کا انتہائی نقطہ تھا۔ برسمتی سے ان پالیسیوں نے ایرانی معاشرے کے ایک بہت بڑے حلقے کو بشمول صنعتی شہری طبقے، شہری سرکاری زمینوں کے ناجائز معاشرے کے ایک بہت بڑے حلقے کو بشمول صنعتی شہری طبقے، شہری سرکاری زمینوں کے ناجائز قابضین، بازاریوں (تاجر طبقہ انچلامتوسط طبقہ ) طلبا، شیعہ مذہبی علما اور متوسط طبقے کو دلیں نکالا دے دیا۔

اُن آمرانہ اور جابرانہ پالیسیوں کے خلاف مزاحت جنہیں وسیع پیانے پرایرانی عوام کی طرف سے مغرب موافق جدیدیت سمجھا جاتا تھا، ایرانی تاریخ میں کوئی نئی بات نہ تھی۔ در حقیقت طرف سے مغرب موافق جدیدیت سمجھا جاتا تھا، ایرانی تاریخ میں کوئی نئی بات نہ تھی۔ در حقیقت ای 1978-79 کی ساجی تحریک یک نقلاب کہا جاتا ہے اور اسی طرح کی دوسر 1958-1940 او 1960-1960 کی ساجی تحریکوں کے خطوط کی پیروئی گی۔ ان تحریکوں نے شاہی اختیارات کے تجاوزات پر بند باند ھنے کیلئے پارلیمنٹ کے سیاسی کردار اورائس کے جواز پر زور دینے کی کوشش کی۔ پچھلے انقلاب 1908-1906 کے آئینی انقلاب کی طرح کے جواز پر زور دینے کی کوشش کی۔ پچھلے انقلاب 1908-1906 کے آئینی انقلاب کی طرح کے حوار پر زور دینے کی کوشش کی۔ پچھلے انقلاب موشر عی قانون کی جالادتی اور ولایت فقیہ کے کردار کوشلیم کرتا ہے، اور آئین پرستوں جو مثبت قانون کی حکمرانی اور قوت اور پارلیمنٹ کی خودمختاری پرزور دیتے ہیں کے درمیان خلقی تضادات کی وجہ سے آسیب زدہ ہوگیا۔ یہ کشاکش خودمختاری پرزور دیتے ہیں کے درمیان خلقی تضادات کی وجہ سے آسیب زدہ ہوگیا۔ یہ کشاکش

سلم فربن

ایران کے سیاسی عدم استحکام کی آج بھی ایک بہت بڑی وجہ ہے۔ (اخوی 1000، ارجمند1984:ابراہمیان1982: سن1984)

ایران(2004) میں 60 ملین آبادی کے ساتھ دُنیا میں سب سے بڑا شیعہ ملک ہے۔ اسلام کے شیعہ فرقے کی جڑیں اسلام کی ابتدائی تاریخ میں ہیں۔ شیعہ عقائد کی رُوسے پغیم محمد کے جائز جائشین آپ کے داماد حضرت علی تھے نہ کہ ابو بکر جنہوں نے حضور کی وفات پر جائشین اختیار کی۔ وہ جو حضرت ابو بکر گئی ایک جائز خلیفہ کے طور پر جمایت کرتے ہیں اسلام کے شنی مکتب کار سے تعلق رکھتے ہیں اور تقریباً اسی فیصد رکھتے ہیں۔ انداز آمسلم دُنیا کے 20 فیصد مسلمان شیعہ فرقہ سے تعلق رکھتے ہیں اور لگ بھگ سُنی مسلمان ہیں۔ تقریباً 60 فیصد ایرانی اسلام کی شیعہ شاخ سے تعلق رکھتے ہیں اور لگ بھگ وفیصد سنی مسلمان ہیں۔ نسلی مفہوم میں 50 فیصد لوگ فارسی اور آذری ہیں اور باقی ماندہ زیادہ تر گلا کی ، مازندرانی ، گرد، عرب ، گر اور بلوچی نسلی گروہ ہیں۔ شیعہ ازم کی ایک اہم خصوصیت ہے ہے گلا کی ، مازندرانی ، گرد، عرب ، گر اسلام اجتہاد کی طرف زیادہ مائل ہے اور لہذا بہت سے علما اسے شنی اسلام کی نسبت روایت سے کم وابستہ سے جھتے ہیں۔

عسلم فرنهن

اتحادیوں کی طرف سے عراق پر حملہ، ایران کے اسلامی قدامت پیندوں کے ہاتھوں میں کھیلتار ہا اور اس نے 2005ء کے ایران کے صدارتی اور پارلیمانی انتخابات میں سیاسی طاقت کو اُن کے ہاتھوں میں بحال ہوتے ہوئے دیکھا۔

ایران اس وقت (2006) امریکہ، فرانس، جرمنی برطانیہ اور اسرائیل کے ساتھ اپنے ایٹی پروگرام پرایک بڑی لڑائی میں اُلجھا ہوا ہے۔ پچھ رپورٹس کے مطابق یہاں تک ہے کہ امریکہ ایران کی ایٹی سہولتوں کے فلاف ایٹی جملے کے بارے میں بھی سوچ رہا ہے (ہرش2006)۔ ان وجووں کی امریکی حکومت کی طرف سے بہت تختی سے نفی کی جاتی ہے۔ اس مطالعہ کے بارے میں عملی حقیق کرتے ہوئے میں نے ایک مضبوط تاثر حاصل کیا کہ ایران نے تعلیمی اصلاحات کو میں عملی حقیق کرتے ہوئے میں نے ایک مضبوط تاثر حاصل کیا کہ ایران نے تعلیمی اصلاحات کو آگے بڑھانے میں نمایاں ترقی حاصل کرلی ہے، جس نے غریبوں اور خاص کر عورتوں کو تعلیم کے موعورتوں پرائس وقت لاگو ہوتے ہیں جب وہ عوام میں ظاہر ہوتی ہیں، عورتوں کی معاشی اور سابی حقیقت میں اُن کی بڑھتی ہوئی شراکت کے نتیج میں، بہتری لانے کے سابی حقیقت میں اُن کی بڑھتی ہوئی شراکت کے نتیج میں، بہتری لانے کے سلسلے میں نمایاں تی ہوئی شراکت کے پیدا کرنے کے سابوں کے فرامائی کی ہے۔ کل شرح پیدائش، جو کسی عورت کے ہاں اُس کے پچہ پیدا کرنے کے سابوں کے دوران اوسطاً پیدا ہونے والے بچوں کا ایک پیانہ ہے۔ 1995ء میں 8۔ کم ہوکر 2006ء میں دوران اوسطاً پیدا ہونے والے بچوں کا ایک پیانہ ہے۔ 1995ء میں 8۔ کا آگئی۔

### ملائشيا

ملائشیا، ملائک جزیرہ نما کی سابقہ برطانوی نوآبادیوں اور جزیرہ بور نیوکی جائشین ریاست ہے۔ یہ 1957ء میں ایک آزاد ریاست بنی۔2004ء کے خمینوں کے مطابق اس کی 24 ملین آبادی میں سے 60 فیصد سے کچھ زیادہ مسلمان ہیں، جن میں سے زیادہ تر ملائی ہیں۔ انڈونیشی مسلمانوں کی طرح زیادہ تر ملائٹی مسلمان بھی اسلامی فقہ کے شافعی ملتب فکر سے تعلق رکھتے ہیں۔ یہ دُنیا کے نسلی لحاظ سے متنوع ترین ممالک میں ایک ہے جس میں سے 62 فیصد ملائی، اور دوسر سے مقامی گروہ 23، فیصد جنوب مشرقی ایشیائی نسلی مقامی گروہ وی سے تعلق رکھتے ہیں۔ اپنی 8288 ڈالر فی کس آمدنی کے ساتھ ملائشیا جنوب مشرقی ایشیا کے زیادہ خوشحال ممالک میں سے ایک ہے۔ (ورلڈ بینک 2004)

سلم ذنهن

قبل سامراجی دورسے ملائی جزیرہ نما متعددروا بتی ملائی ریاستوں میں تقسیم شدہ تھا جن پر موروثی ملائی سلطان حکومت کرتے تھے جو فدہب کے روا بتی مدافعین کے طور پر کام کرتے تھے۔ ان ریاستوں میں سے اکثر میں دلی ملائی بارھویں سے چودھویں صدی کے درمیان اسلام کے دائرے میں تجارت اور اسلامی صوفی نظاموں کے تحت داخل ہوئے جوان ریاستوں میں ساٹرا اور ہندوستان کے راستے تھیلے جیسا کہ انڈونیشیا میں ہوا، اسلام کے متعارف ہونے اور اسلام میں لوگوں کے داخل ہونے نے ، روا بتی ملائی عادت، یاشخصی قانون کے کردار کو کم نہیں کیا۔ جن پر میں لوگوں کے داخل ہونے نے ، روا بتی ملائی عادت، یاشخصی قانون کے کردار کو کم نہیں کیا۔ جن پر مین از کٹونخالف کردار عطا کیا ہے۔ روا بتی ملائی معاشرے میں علائے اسلام نے فدہب کو محفوظ کرنے اور اس کی تشریح کرنے میں ایک اہم کردار ادا کیا۔ کرنے اور اس کی تشریح کرنے میں ایک اہم کردار ادا کیا۔ دفظ کرنے اور بنیا دی فرہبی رسومات کو سیکھنے کو اعاطہ کرتی تھی۔

بیسیویں صدی کے موڑ پر ملائی معاشرہ، مشرق وسطی اور جنوبی ایثیا کے اسلامی ممالک کے آرپار اثرانداز ہونے والے اصلاح پیندانہ رجحانات سے متاثر ہوا۔ ملائی معلم اصلاح پیند روایتی ملائی معاشرے میں پست تر معاشی حالات اور خربی قدامت پیندی پر تقید کرنے گے اور جس کا نتیجہ دو واضح تحاریک کے اُبھرنے گی شکل میں نکلا، جن کے نام''کوام موڈا' (نو جوان گروپ) اور''کوام ٹوا'' (معمر گروپ) ہیں۔ گوام موڈانے جہاد (آزادانہ فربی استدلال) پر اور قرآن اور شدت پر اور دواج پر کم انتھار کرنے پر زور دیا، جس کی'کوام ٹوا' کی طرف سے تحتی سے مزاحمت کی گئی (روف 1967: ماوزی اور ملائے 1948: حسن جس کی'کوام ٹوائی کی طرف سے تحتی سے مزاحمت کی گئی (روف 1967: ماوزی اور ملے 1948: حسن آرگنائزیشن (UMNO) کے زیرِ اثر آزادی کی تحریک کی قیادت کی۔1951ء میں علاء کا گروہ آرگنائزیشن (UMNO) کے زیرِ اثر آزادی کی تحریک کی قیادت کی۔1951ء میں علاء کا گروہ فرنٹ یہ طائن جاتا ہے۔دونوں جماعتوں نے ملائشیا میں ایک انہم کردارادا کیا ہے لیکن UMNO نیشنل ملائشیا ہیں ایک انہم کردارادا کیا ہے لیکن UMNO نیشنل فرنٹ یہ ملائشیا ہیں ایک انہم کردارادا کیا ہے لیکن UMNO نیشنل ملائشیا ہیں ایک انہم کردارادا کیا ہے لیکن UMNO نیشنل ملائشیا ہیں برطانی کی آزادی سے لے کر حکومت کی ہے وہ ایک غالب حکمران جماعت کی ہے۔

جیسا کہ PAS وہ انہیں ریاسی اور PAS و دنوں نے مسلم ملائی ووٹروں سے بیابیل کی کہ وہ انہیں ریاسی اور وہ میں سے بیادہ قومی سطح پر نمائندگی ویں، دونوں میں سے زیادہ قومی UMNO نے اسلام کواپئی پالیسیوں اور پروگراموں میں بندری جگہ دینی شروع کردی۔ یہ چیز مہا تیر محمد کی 20سالہ طویل قیادت میں خاص طور پر نمایاں ہوگئی جوانو رابراہیم کی کرشاتی قیادت میں تحریک دعوئی، کے اہم نو جوانوں کواپئی طرف راغب کر کے PAS سے بازی لے گئے۔ مہا تیر اور ابراہیم کی زیر قیادت OMNU نے اسلامیا نے کاایک پروگرام متعارف کروایا جس میں اسلامی بینکنگ اور بیمہ بشریعت عدالتوں کے کردار کی توسیع شامل تھی۔ اس نے تعلیمی اداروں میں اسلامی تعلیم کی توسیع کی ، اور ایک اسلامی لیونیوسٹی اور متعدد اسلامی مراکز قائم کئے۔ اگر چہ مہا تیر اور ابراہیم کے درمیان شراکت بہت تلخ کے درمیان شراکت بہت تلخ کے حور شے نے ملائشیائی اسلام پرائک انہ نے متوازن طریق سے ختم ہوگئی، کین مہا تیر ، ابراہیم کے ورثے نے ملائشیائی اسلام برائک انہ نے متوازن اور لوچورا واجوامی معاملات میں کہیں زیادہ اسلام پر زور ہے اگر چہ ملائی اسلام ابھی تک اپنے متوازن اور لوچورا رئر ، تھانات سے وابستگی رکھے ہوئے ہے۔ ان پالیسیوں کی کامیابی کا واضح اثر ملائی سیاست پر پڑا، جیسا کہ پچھلے قومی انتخابات سے واضح ہے جن میں (OMNO) ہوا بم این اور موامی زندگیوں میں ایک ایم کردار بر براہ ہم طور پر نفوذ کرتے ہوئے نظر آئی مولی طور پر اب اسلام ملائی مسلمانوں کی خی اور عوامی زندگیوں میں ایک ایم کردار میں ایک ایم کردار براہ ہے جیسا کہ پیملائی سیاست میں بھی کر رہا ہے۔

طريقِ كار:مطالعه كيسے كيا گيا

میں انڈونیشیا، پاکتان ، معراور قزاقتان سے چار ہزار سے زیادہ جواب دہندوں کا انٹرویوشامل میں کیا گیا۔ مرجلہ اوّل 1997ء اور 2000 کے درمیان کیا گیا اور اس میں انڈونیشیا، پاکتان ، معراور قزاقتان سے چار ہزار سے زیادہ جواب دہندوں کا انٹرویوشامل تھے۔ مطالعہ کے مرحلہ اوّل کے پچھنتان کی اس 1945 مسلمان جواب دہندوں کے انٹرویوشامل تھے۔ مطالعہ کے مرحلہ اوّل کے پچھنتان کی اس 1945 Faithlines: Muslim Conceptions of Islam apall سے پہلے میری کتا ہو تھے ہیں۔ دونوں مراحل میں استعمال کیا گیا طریق کار کے میاں تھا جس کی تفصیلات میرے مذکورہ بالامطالع کے ضمیمے میں دے دی گئی ہیں۔ ذیل میں طریق کار کے خلاصے کا ایک عمومی جائزہ دیا گیا ہے۔ معلومات ایک تیار شدہ جائزے کے ساتھ سوانا ہے کے ذریعے اکٹھی کی گئیں جو دی حصوں پر مشتمل تھا۔ یہ جھے مندرجہ ذیل شھے: ساجی سوالنامے کے ذریعے اکٹھی کی گئیں جو دی حصوں پر مشتمل تھا۔ یہ جھے مندرجہ ذیل شھے: ساجی

آبادی شاری سے متعلق، جواب دہندوں کا تعلیمی اور پیشہ ورانہ پس منظر: ساجی اور سیاسی رویے: فہری معاشرت: عقیدہ اور عمل: اسلام کی تمثیلات: ساجی طبقہ، طرزِ زندگی اور رہائش: عزت نفس: فرائع ابلاغ کے ساتھ روابط: 'دوسروں' کے ساتھ رویہ اور گھریلوسا خت۔ جائزے کا سوالنامہ کیسے تیار کیا گیا، کی تفصیلات بھی جس کے ضمیعے میں مہیا کی گئی ہیں (2003) جائزے کے سوالنامے کا پیشہ ورانہ طور پر جائزہ لئے جانے والے ممالک کی زبانوں میں ترجمہ کیا گیا یعنی انڈونیشانی، اردو، عربی، روی، قزاق، فاری، ملائی اور ترکی زبانوں میں۔

ندکورہ بالاسات ممالک کی شمولیت کے پیچے منطق کی رہنمائی تج بی اور نظری خیالات نے کہا انڈونیشیا اور ملائشیا کا انتخاب اس لئے کیا گیا کہ وہ جنوب مشرقی ایشیائی اسلام کی نمائندگی کرتے ہیں۔ پاکستان جنوبی ایشیائی اسلام کی نمائندگی کرتا ہے اور ترکی اور ایران غیرعرب مشرق اوسط کی اسلامی روایات کی نمائندگی کرتے ہیں اور مصر کا انتخاب شرقی اوسط میں اس کی پوزیشن کی وجہ سے کیا گیا۔ یہ عرب شرقی اوسط کے اسلام کی نمائندگی کرتا ہے اور قزاقستان مغربی ایشیائی اسلامی روایات کی نمائندگی کرتا ہے جو کمیوزم سے متاثر ہوئی ہیں۔ مزید برآس ایران شیعہ اسلام کی نمائندگی کرتا ہے جبکہ دوسرے ممالک بنیادی طور پرشنی اسلام کی نمائندگی کرتا ہے جبکہ دوسرے ممالک بنیادی طور پرشنی اسلام کی نمائندگی کرتے ہیں۔ ان ممالک کی مشتر کہ آبادی تقریباً چے سولین ہے جوائی آبادی کے 60 فیصد سے زیادہ ہے جو

جائزے کا تحقیق کام انڈونیشیا، پاکستان، مصر، قراقستان، ایران اور ملائشیا میں مسلمہ سابی سائنس سے تحقیقاتی مراکز یا فطری سابی سائنس نے ہاتھوں کیا گیا اور ترکی ہیں ایک مارکیٹ کی تحقیقاتی فرم کی طرف سے کیا گیا۔ انڈونیشیا میں جائزہ کا کام بوگ یا کرتا جاوا میں گاجا ہاڈا یو نیورٹی کے آبادی کے مطالعاتی مرکز میں کیا گیا اور اس میں سنٹر کے ڈائر میٹر اور ڈپٹی ڈائر میٹر اور ڈپٹی ڈائر میٹر اور ڈپٹی ڈائر میٹر اور قبیر تھی گام اور ٹی سکماڈی کی طرف سے معاونت کی گئی۔ پاکستان میں تحقیقی کام یو نیورٹی آف دی پنجاب لا ہور کے سوشل سائنس ریسر چ سنٹر میں اس کے ڈائر میٹر پروفیسر محمد انور کی رہنمائی میں کیا گیا۔ قراقستان میں تحقیق الماتی میں قراقستان انسٹیٹیوٹ فارسٹر میٹیجک سٹڈیز کی طرف سے کی گئی اور اس میں معاونت ڈاکٹر اور میرسیرک کیسینوف اور ڈاکٹر ثابت جوز ویوف، انسٹیٹیوٹ کی گارئیکٹر اور ڈیٹر ڈائر کیٹرکی طرف سے کی گئی۔
مصر کے جائز کیٹر اور ڈپٹی ڈائر کیٹرکی طرف سے کی گئی۔

مسلم فرنهن

کے ڈائر کیٹر پروفیسر سعدالدین ابراہیم کی رہنمائی میں اور پروفیسر حسن عیسیٰ کی معاونت سے کیا گیا۔ تہران یو نیورٹی کے شعبہ ہاجی سائنس نے اس کے ڈین ڈاکٹر تاغی آ زاد مارکی کی رہنمائی میں ایران میں تحقیق کام کیا۔ ملائشیا میں تحقیقی کام یو نیورٹی آف سائنس ملائشیا کے سکول آف سوشل سائنسز کی طرف سے پروفیسر جوہن ساروانا موٹو اور بروفیسر مازانہ محد کی زیر ہدایت سرانجام دیا گیا۔ ترکی میں تحقیقی کام انتہائی شہرت یافتہ مارکیٹ ریسر چ فرم فریکانزریسر چ اور ڈیٹا یروسینگ سمپنی استنبول نے اس کے چیف ایگزیکٹومسٹر کگلایان آئزک کی رہنمائی میں انجام دیا۔ اس مطالعے کا مقصدایسے افراد اور گرویوں پر توجہ مرکوز کرنا تھا جومعاشرے کی حکمرانی کو متاثر کرتے ہیں۔ بنیادی منصوبہ ہر ملک میں ایک غیرمتعین طور پر منتخب اعلیٰ طقے اور ساتھ ہی ساتھ عام لوگوں کے نمونے برتوچہ مرکوز کرنا تھا۔ یہ منصوبہ رقم اور ذرائع نقل وحمل کی مجبوریوں کی وجہ سے یا پیٹھیل کونہ پہنچ سکا۔ غالبًا سب سے بڑی رکاوٹ اس مطالعے کے بارے میں شکوک وشبہات کی وجہ سے سامنے آئی۔ مقیمتی ہے ایک سبق جومیں نے اس مطالعے کورو پیمل لانے کے دوران سیکھا وہ بیتھا کہ بیسویں صدی کے اواخر میں مسلم ذہن سازشی نظریات کا بہت زیادہ شکار ہے، جن میں بلاامتیاز مغرب کے شریر عضر کا کچھ تصور شامل ہے جواسلامی احیا کواور اسلامی وُنیا کو تباہ کرنے کی کوشش کررہا ہے تا کہ مسلمان ممالک کو کمزور اور مغرب پر انحصار کنندہ بنایا سکے۔اس نظریے کی پچھ صورتیں تمام ساجی طبقات میں نفوذیذ برتھیں۔ایسے حالات کے تحت غیرمتعین طور پرمنتخب افراد کا ایک جائزه منعقد کرنا، اس مثق کو بهت زیاده وسائل پرمنحصر بنادیتا۔ وسائل اور وقت کی یابند بول کے پیشِ نظر (فنڈ مہیا کرنے والی ایجنسیاں تحقیق کی دیتے ہوئے وقت کے اندر تکمیل کا تقاضا کرتی ہیں ) نمونے کے ڈھانچے کی ترمیم مطلوب تھی۔

ملک کے رابطہ کاروں سے مشورہ کے بعد یہ فیصلہ کیا گیا کہ سوالنامہ ہر ملک کے متعین طور پر منتخب نمو نے کو بھیجا جائے۔ تاہم نمو نے کی ساخت کو باقی رکھا گیا۔ طبقہ اعلی پر فو کس میں ترمیم کر کے اسے اعلیٰ تعلیم یافتہ پیشہ ورافراداور گروپوں پر فو کس میں تبدیل کردیا گیا۔ جہاں کہیں ممکن تھا انٹرویو کئے جانے والے افراد وہ تھے جو کسی تنظیم میں رسمی انتظامی حیثیت رکھتے تھے۔ تمام مما لک میں مسلم پیشہ ور حضرات، فرہی فعالیت پہندوں اور عام لوگوں کو شامل کرنے کی متفقہ کوشتیں کی گئیں۔

مسلمان پیشہ ور عام طور پر وہ افراد تھے جو یو نیورٹی کی تعلیم کے حامل تھے اور جویا تو پیشہ

مسلم ذہن

ورشعبول میں ملازم تھے یا پیشہ ور تظیموں کے انتظامی بورڈوں میں فعال تھے۔ان میں یو نیورٹی اسا تذہ، دوسرے اسا تذہ، کاروباری لوگ، شعبۂ طب سے تعلق رکھنے والے، آنجنیر، بیوروکریٹ، فوجی افسر، صحافی،ٹریڈیونین کے ارکان، اور مینجر شامل تھے۔ فہبی فعالیت پسندوں کا انتخاب بھی اُن لوگوں میں سے کیا گیا جو یا تو قانونی فہبی نظیموں میں فعال تھے یا انتظامی بورڈوں کے ارکان تھے یا فرق میں وطیفہ کار تھے جیسا کہ امام مجداور علماء۔ بہت کی صورتوں میں وہ لو نیورٹی کی تعلیم رکھتے تھے یا بطور فربی وظیفہ کارتر بیت یا فتہ تھے۔ عام پبلک کے جواب دہندہ کارکن طبقہ کے علاقوں سے تعلق رکھتے تھے۔ نمونے میں ہرگروپ کا تناسب تقریباً ایک تہائی تھا۔ ان ذیلی مونوں کی طبقہ بندی منفی طور پر کی گئے تھی اس بات کا یقین حاصل کرنے کیلئے کہ ہر ملک میں جواب دہندوں کا طبقہ بندی منفی طور پر کی گئے تھی اس بات کا یقین حاصل کرنے کیلئے کہ ہر ملک میں جواب دہندوں کا تقریباً ایک چوتھائی خوا تین ہوں۔ مطالعہ میں تمام جواب دہندگان مسلم تھے اور انٹرویو کرنے والے بھی ایسے بی تھے۔

مطالعے کا فوکس ان افراداور گروپوں پرتھا جومعاشرے کی حکمرانی کومتاثر کرتے ہیں، حبیبا کہ پہلے بھی ذکر کیا گیا۔ عرانیاتی نظریے کی بصیرتیں بدرہنمائی کرتی ہیں کہ متوسط طبقہ، شہری معاشرے کی کیفیت اور کامیا بی اور ساتھ ہی ساتھ اس کی صحت کا تعین کرنے میں کلیدی حیثیت رکھتا ہے۔ ساتوں ملکوں سے نمونوں کی عمومی ساجی آبادی شاری کی تصاویر نیچے جدول اول میں دی گئی ہے۔ ہر ملک میں نمونے کی بھرتی ملک کے رابطہ کا رول کی طرف سے کی گئی جنہوں نے برف کے گولے والی نمونے کی تکنیک اختیار کی۔

انڈونیشیا کے جواب دہندہ زیادہ تر یوگیا کا تا مے صوبے سے لئے گئے۔ پاکستان میں جواب دہندوں کی اکثریت کا انتخاب لا ہورشہر سے کیا گیا۔ اگر چہدوسرے شہروں سے بھی بعض جواب دہندہ الماتی اورشم کینٹ کے شہری علاقوں جواب دہندہ الماتی اورشم کینٹ کے شہری علاقوں سے تعلق رکھتے سے تعلق رکھتے سے حمصر میں تمام جواب دہندہ قاہرہ کے دارالخلافہ کے علاقے سے تعلق رکھتے سے۔ انڈونیشیا میں 1472 جواب دہندوں کا انٹرویو کیا گیا۔ قزاقستان اور پاکستان میں بالتر تیب سے۔ انڈونیشیا میں 1162 جواب دہندوں کا انٹرویو کیا گیا، مصر میں 1000 انٹرویوز کا ہدف پورانہ ہوسکا کیونکہ سیاسی اور ذرائع ابلاغ کا دباؤہ 7666 انٹرویوز کے بعد تحقیق کام کورو کئے کا سبب بن گیا۔ ایران میں 650 جواب دہندہ بنیادی طور پر تہران کے صوبے سے منتخب کیے گئے لیکن پھر جواب دہندہ مشہد کے مقدس شہر سے بھی لئے گئے۔ ملائشیا میں 804 جواب دہندہ (UMNO) کے زیر

سلم ذنهن 8

حکومت ریاستوں سیلان گور، پینا نگ، کیڈاہ، سے اور پاس (PAS) کے زیرِ انتظام (سروے کے تحقیقی کام کے وقت ) کیلا نثان اورٹرین گانو کی ریاستوں سے لئے گئے۔

ترکی میں معاون تحقیقاتی مراکز نے انٹرویو کنندگان کا تخاب کیا۔ تقریباً تمام انٹرویو تمام ممالک میں معاون تحقیقاتی مراکز نے انٹرویو کنندگان کا انتخاب کیا۔ تقریباً تمام انٹرویو کنندگان سوشل سائنس کی ڈگریوں کے حامل تھے اور تحقیقی کام منعقد کرنے کا تجربدر کھتے تھے۔ ہرانٹرویوکا دورانیہ ساٹھ سے 90 منٹ تھا۔ جیسا کہ پہلے ذکر کیا گیا تمام نمو نے متعین تھے نا کہ غیر متعین۔ لہذا مطالعہ سے نتائج کی تعیم ان ممالک کی گل آبادیوں پرنہیں کی جاسمی ۔ بیصرف اُن جواب دہندوں کے خیالات کو ظاہر کرتے ہیں جن کا انٹرویو کیا گیا۔ لیکن اگر ان نمونوں کے حجم کو مدنظر رکھا جائے تو وہ ذہب اور معاشرہ کے مسلم ادراکات کی تحقیق کرنے اور کھوج لگانے کیلئے دنیا میں پیش کی گئی منفر دمعلومات مہیا کرتے ہیں۔

جدول 1.1 عمونے كاساجي آبادياتي خاكه

| 7:1                      |                 |         |      |       |       |         |      |       |
|--------------------------|-----------------|---------|------|-------|-------|---------|------|-------|
|                          | しずる             | 48.7    | 48.5 | 25.8  | 23.8  | 87.4    | 44.8 | 15.4  |
| الم الم                  | اقى كول يكم     | 10.7    | 9.4  | 4.4   | 36.2  | 12.9    | 32.1 | 7.6   |
|                          | بهی شادی تیس کی | 33.6    | 48.3 | 32.8  | 45.9  | 25.5    | 40.2 | 29.4  |
| 12%                      | 2.0             | 2.7     | 1.0  | 2.9   | 1.5   | 6.1     | 1.7  | 2.4   |
|                          | oxost.          |         | 0.7  | 0.1   | 0.1   | 2.4     | 0.6  | 0.4   |
| Z (1)                    | 100             | 0.5     | 3.6  | 0.6   | 0.9   | 9.1     | 1.9  | 1.3   |
|                          | نادى شده        | 63.2    | 46.4 | 63.6  | 51.6  | 56.9    | 55.6 | 65.5  |
| ^                        | 56 <            | 13.3    | 6.3  | 14.6  | 4.3   | 16.7    | 3.6  | 10.3  |
| _                        | 5541            | 31.7    | 16.0 | 23.7  | 21.6  | 26.1    | 23.5 | 19.1  |
| O                        | 4026            | 34.6    | 33.0 | 50.5  | 34.4  | 40.2    | 38.9 | 54.0  |
| <b>V</b>                 | JL 25:          | 20.3    | 44.7 | 11.5  | 39.6  | 17.0    | 34.0 | 16.00 |
| 0.                       | خواين           | 25.7    | 46.8 | 20,9  | 47.4  | 46.2    | 47.4 | 24.2  |
| -                        | ,               | 74.3    | 53.2 | 79.1  | 52.6  | 53.8    | 54.5 | 75.8  |
| عاى اورآ بادياتى خصوصيات | صارا            |         |      |       |       |         |      |       |
|                          |                 | اندونيا | 5/2  | C FIL | 11/21 | وراقعان | 5.5  | 1     |

| 83.5 63.8 75.8 70.4 77.8 47.1 69.1 しり しかし                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              | 4 |         | 11.7<br>7.6<br>5.0<br>18.5<br>43.7 | 24.6<br>20.6<br>20.9<br>71.5 | کار می طبقه<br>خیلا طبقه<br>درمیاندست او گر<br>درمیاند                | 1 6 C          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|---|---------|------------------------------------|------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------|
| ال (رائيات عام الموري بالارسيات الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | (2) N 1 N    |   |         | 11/7<br>7.6<br>5.0                 | 24.6                         | کار می طبقه<br>خیلا طبقه<br>نمیس جان <sup>ی</sup><br>درمیانه سے او کم | 17.            |
| 63.8       75.8       70.4       77.8       47.1       69.1       Ut         2.3       10.0       1.9       0.5       1.6       7.0       نيارين مام لور ديان درسيان ميان درسيان ميان درسيان ميان درسيان درسيان ميان درسيان درسيان ميان درسيان ميان درسيان ميان درسيان ميان درسيان ميان درسيان                                                                                                                                                                       | Service of N |   | 0 m 0 A | 46.8<br>11.7<br>7.6<br>5.0         | 24.6                         | کاری طبقه<br>مخلاطبقه<br>نهیں جان <sup>ی</sup>                        |                |
| 63.8       75.8       70.4       77.8       47.1       69.1       Ut         2.3       10.0       1.9       0.5       1.6       7.0       نیز ریان سیام المور پر باز درست نیاز سیان سیام المور پر باز درست نیاز سیام المور پر باز درست نیاز سیام المور پر باز درست نیاز سیام المور پر باز درستان سیام المور پر با                                                                                                                                                                       | THE PARTY    |   | 10 10 A | 11.7<br>7.6                        | 24.6                         | کاری طبقہ<br>نجا طبقہ<br>د                                            |                |
| ال 63.8 75.8 70.4 77.8 47.1 69.1 $0$ 1.5 2.3 10.0 1.9 0.5 1.6 7.0 المناب المعاور بها الدرسيان عام المعاور بها الدرسيان على الدرسي | DO WELL      |   | Dr. H.  | 11.7                               | 24.6                         | کارین طبقیہ                                                           |                |
| ال (من المن المن المن المن المن المن المن ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | GE N         |   | all a   | 46.8                               |                              |                                                                       | عا . كاطبقه    |
| ال 63.8 75.8 70.4 77.8 47.1 69.1 ال 2.3 10.0 1.9 0.5 1.6 7.0 المناب الموري بالارست إلى المناب الموري بالارست إلى المناب   | K            |   |         |                                    | 44.4                         | کا درمیاند                                                            | ودر پورٹ کردہ  |
| 63.8       75.8       70.4       77.8       47.1       69.1       Ut         2.3       10.0       1.9       0.5       1.6       7.0       تاریخ الازمت یا از مت ی                                                                                                                                                                       | 4            |   |         | 24.8                               | 10.5                         | بالادرماند                                                            |                |
| ال 63.8 75.8 70.4 77.8 47.1 69.1 الله 2.3 10.0 1.9 0.5 1.6 7.0 الم الموركها ورسياف على الموركها وسياف المحالية على المحالية على المحالية   | 100          |   | S.,     | 4.1                                |                              | طبقت بال                                                              |                |
| ال 63.8 75.8 70.4 77.8 47.1 69.1 الله 63.8 ما 1.9 مناس الموري ما الأصف يافتد 7.0 مناس الموري منا الأصف الموري منا الأصف الموري منا الأصف الموري مناس الموري م  |              |   |         | 51.3                               | 24.9                         | E.A.                                                                  |                |
| 63.8 75.8 70.4 77.8 47.1 69.1 Ut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |   |         | 1.6                                | 7.0                          |                                                                       | الزرت يانت     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |   |         | 47.1                               | 69.1                         |                                                                       | عال يس         |
| الايان ما كالمعوميات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              |   |         |                                    |                              | رم! ت                                                                 | ع بي معاكي صور |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |   |         |                                    |                              |                                                                       | -              |
| الاي معاكل معوميات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |   |         | 47 1                               | 89 1                         | مان ا                                                                 | على معاى معود  |

#### بابدوم

# اسلامی حسیت کا کھوج

ملام کے نام پر:

22 فروري 1979ء كى فوجى بغاوت كے دوسال بعد، جزل ضياء الحق كى فوجى حكومت نے قوانین کا ایک سلسلہ متعارف کروایا، جنہیں حدود آرڈیننس کہاجا تا ہے، جو درج ذیل جرائم سے متعلق تھے: ملکیت کےخلاف بُرم نشہ آوراشیا کا استعال، زِنا اور قذف (حجوئی شہادت دنیا) اسلامی فقہ میں حد (جمع حدود) اُن سزاؤں کی طرف اشارہ کرتی ہے جوقر آن پاسنت کی طرف سے لاگو کی جاتی ہیں۔ سُنہ سے مراد حضرت محمد ۱ کی طرف سے قائم کی گئی روایات ہیں۔ان قوانین کا ظاہری مقصد، ان جرائم سے متعلق توانین کواسلام کے احکامات، جبیبا کہ وہ قرآن اور سُنہ میں پیش کئے گئے ہیں، کے مطابق بناناتھا، جن کی پیروی تمام مسلمانوں پر فرض ہے۔ان قوانین کوایسے پیش کیا گیا کہ بہاسلامی ریاست کے ایک بنیادی فریضے کو پورا کرنے کیلئے اور شہر بوں کے عزت، جان اور بنیادی حقوق کی آئیں میں دی گئی ضانت کے مطابق حفاظت کرنے، اورایک آزاداورغیرامتیازی اسلامی نظام انصاف کے ذریعے سریع انصاف مہیا کرنے، اوراُ من کویقینی بنانے کیلئے ضروری ہے۔ بعد میں آنے والی حکومتوں نے1990ء کے قصاص، اور دیت، آرڈینسنر کومتعارف کروا کے حدود قوانین کے دائرے کو وسیع کرنے کیلئے ایسی ہی دلیل استعال کی لیکن، سب کیلئے منصفانہ اور مساویا نہ معاشرہ تخلیق کرنے کی ان بے معنی باتوں کے پیچیے،ان نے قوانین کی حقیقی وجہ یا کستانی عوام میں اپنی حکومت کے جواز کوسہارا دینا تھا،اورانہیں عام طور برعام لوگوں کی اسلام کے ساتھ عقیدت کا استحصال کرنے کی ایک بدنیتی بربنی کوشش سمجھا گیا۔

زنا کے بارے میں حدود آرڈی نینس زنا کاری، بدکاری، زنا بالجبر،اغوا، بھگالے جانے، کسیعورت کو ناجائز جنسی تعلقات کی طرف راغب کرنے یا اُسے اپنی مرضی کے خلاف شادی پر عسلم ذبهن

مجبور کرنے، کسی مجر مانہ نیت سے عورت کو ماکل کرنے یا روکنے، اور کسی شخص کوجہم فروثی کے مقصد سے خرید نے یا بیچنے کا احاطہ کرتا ہے۔ اس آرڈیننس کے تحت بالغوں کیلئے جُرم کی فر مہداری جنس کے حوالے سے مختلف ہے۔ ایک لڑکی کو 16 سال یاس بلوغ حاصل کرنے پر بالغ سمجھا جاتا ہے۔ قانون حد کی سزا ہے اور ایک لڑکے کو 18 سال یاس بلوغ حاصل کرنے پر بالغ سمجھا جاتا ہے۔ قانون حد کی سزا مقرر کرتا ہے جو مقرر شدہ ہے اور جس کیلئے شہادت کی سخت شرائط عائد ہیں۔ بیملزم کیلئے مجاز عدالت کے سامنے اعتراف بحر کہ یا چار بالغ مرد سلمان گواہوں کی شہادت (جوصادق ہوں اور گناو کمیرہ سے مجتنب ہوں) کو ضرور کی قرار دیتا ہے۔ غیر سلم مرد صرف اُس وقت گواہ بن سکتے ہیں جب ملزم غیر سلم ہو، ایسے شہادتی قوانین واضح طور پرعورتوں اور غیر سلموں کے خلاف امتیازی ہیں۔

حدود قوانین کے متعارف ہونے سے پہلے موجود قوانین کے تحت قبل از از دواج جنسی تعلق صرف اسی صورت میں مجرم تھا جب ایک شادی شدہ عورت اور مرد کے درمیان زنا کاری کا تعلق ہو... اور اس کی سزایا نج سال قید یا مجرم انہ یا دونوں تھیں۔ زنا کاری کا مجرم قابلِ ضانت تھا۔ زنا کاری کی شکایت عورت کے خاوند کی طرف سے یا اُس کی غیر موجود گی میں کسی ایسے شخص کی زنا کاری کی شکایت عورت کی دیکھ بھال کرتا ہو عور توں کو سزانہیں دی طرف سے کی جاسکتی تھی جو اُس کی طرف سے عورت کی دیکھ بھال کرتا ہو عور توں کو سزانہیں دی جاسکتی تھی اور اگر شکایت کنندہ الزامات کوختم کرنا چاہے تو ملزم کے خلاف فوجداری کارروائی روک دی جاتی تھی۔

حدود توانین کے تت صور تحال بنیادی طور پر تبدیل ہوگئ ۔ حدود توانین نے زنا کوایک فرد
کے خلاف جُرم سے ریاست کے خلاف جُرم میں تبدیل کر دیا ہے۔ کوئی بھی شخص کے خلاف شکایت کرسکتا ہے اور پولیس کوایک فوجداری مقدمہ کھولنے کی اجازت ہے۔
ملز مان کواس وقت تک مجرم خیال کیاجا تا ہے جب تک کہ وہ بے گناہ ثابت نہ ہوجا ئیں اور عورت اورائس کا مرد شریک دونوں ہی سزا کے حقدار ہیں۔

پاکستان جیسے معاشر ہے میں جہاں پدرسری عقائدا دررویے بہت گہری جڑیں رکھتے ہیں، عمومی طور پر حدود قوانین اور خاص طور پر زنا سے متعلقہ قوانین کا وسیع پیانے پر اور بے دردی سے غلط استعال کیا گیا ہے۔خاص طور پر وہ خواتین کے خلاف جبر کا ایک آلہ کاربن گئے ہیں۔ جب تک صرف شوہر ہی مقدمہ دائر کر واسکتا تھا اور صرف مرد ملزم کو ہی زنا کی سزادی جاسکتی تھی، توشوہر

سلم ذنهن

اپنے خاندان کی عزت کو بچانے کیلئے مقدمہ بازی کرنے سے پچکچاتے تھے۔ حدود قوانین خواتین کو نتین کو نتین کو نتین کو نتین کو نتین کو نتین ایر ایک الدائر کی الدائر کی الدائر کی الدائر کی الدائر کی الدائر اوقات محض قرآن پر اپنی معصومیت کی قیم کھا کر چی جاتا ہے (ڈی این اے ٹیسٹنگ کو استعمال نہیں کیا جاتا ) اور عورت کو، خاص طور پر اگر وہ حاملہ ہے، ذنا کے قانون کا سارا بو جھ ہر داشت کرنا پڑتا ہے۔

زنا کے الزامات کی بھاری اکثریت یا تو غلط ہوتی ہے یا پھرشک پربٹنی ہوتی ہے۔ یہ ٹھیک ہوا ہوتی ہے کہ اعلیٰ عدالتوں میں حدود کے مقد مات کی ایک بہت بڑی تعداد کا فیصلہ عورتوں کے حق میں ہوا ہے، کیکن ایسا صرف اس کے بعد ہوا ہے جب کہ ملزم (یا ملزمہ) نے مقدمے کا انظار کرتے ہوئے طویل قید و بنداور تذلیل برداشت کی ۔مقد مات کی بھاری اکثریت ایسے والدین کی طرف سے دائر کی جاتی ہے جن کی بیٹیوں نے اُن کی خواہش کے خلاف کسی سے شادی کر لی ہوتی ہے، یا سابقہ شوہروں کی طرف سے اُن کی سابقہ بیویوں کی شادیوں کے بارے میں دائر کئے جاتے ہیں۔ درج ذیل مقد مات حدود تو انین کے غلط استعمال کی مخصوص مثالیں ہیں۔

#### مقدمهنمبر1

2002ء میں پاکتان کے شہر کوہاٹ میں ظفران بی بی، جنسی تشدّ د کئے جانے اور یہ دریافت کرنے کے بعد کہ وہ حاملہ ہے۔ پولیس کے پاس زنا بالجبر کا مقدمہ درج کروانے گئ۔ بجائے مقدمہ درج کرنے کے پولیس نے ظفران بی بی کے خلاف بدکاری کا الزام لگادیا اورا کی بجائے مقدمہ درج کرنے کے پولیس نے ظفران بی بی کے خلاف بدکاری کا الزام لگادیا اورا کی عدالت نے اُسے سنگسار کرنے کی سزائنا دی (جو کہ ایک حدود کی سزاہے) اپیل کرنے پر فیڈرل شری عدالت نے اُسے بری کردیا، لیکن کئی ہفتوں تک اُسے بیڑیاں پہنا کر اور موت کے قید یوں کی کو کھڑی میں تنہائی میں رکھا گیا۔

### مثال نمبر2

1988ء میں، شاہرہ پروین کو، اُس شکایت کے جواب میں جواس کی دوبارہ شادی کرنے کے بعد اُس کے بعد اُس کے بعد اُس کے سابقہ شوہر کی طرف سے گئی، ایک عدالت کی طرف سے سنگساری کی سزائنا تی گئے۔ آخر کارا سے شریعت کورٹ کی طرف سے اُس کی پہلی طلاق کو اور نئے شوہر کے ساتھ اُس کی بعد کی شادی کو صحیح ثابت کرنے اور نئے سرے سے مقدمہ دائر کرنے کا تھم دینے کے بعد بری کردیا گیا۔ اُس تذکیل کی وجہ سے جس کا اُس نے سامنا کیا وہ اور اس کا شوہر اپنا گھر اور معاشرہ

سلم ذهبن

چھوڑ دینے پراورا پی زندگی کسی اور جگہ پر نئے سرے سے شروع کرنے پر مجبور ہوگئے۔ مثال نمبر 3

3 مئی 1980ء کواپنے گھر پر''زنا کی کوشش'' پرگرفتار ہونے والے جوڑے نے (حالانکہ ذنا کی کوشش حدود قوانین کے تحت بھی بُرم نہیں ہے) سات سال قید میں اپنے مقدمے کا انتظار کرتے ہوئے گزارے جس کا فیصلہ 1987ء میں کراچی کی ایک عدالت کی طرف سے سُنایا گیا( کراچی پاکستان کا سب سے بڑا مرکزی شہر ہے) بیسزا دس کوڑوں اور پانچ سال قید سُنایا گیا( کراچی پاکستان کا سب سے بڑا مرکزی شہر ہے) بیسزا دس کوڑوں کو طرف سے بامشقت پر مشتمل تھی۔ اپیل کرنے پر بیہ جوڑا فیڈرل شریعت کورٹ کی طرف سے بامشقت پر مشتمل تھی۔ اپیل کرنے پر بیہ جوڑا فیڈرل شریعت کورٹ کی طرف سے 198 مارچ 198 عور ہاکردیا گیا(اس کی اور گزشتہ مقدموں کی مزید تفصیلات کیلئے دیکھئے شرکت گاہ 2004ء)۔

حدوداوراُن کے بعد میں آنے والے قوانین نے تمام شہریوں کی زندگی اور آزادی کے متعلق آئین ضانتوں میں کو تی کہ ہے اور اُنہیں تہس نہس کر کے رکھ دیا ہے۔ بجائے ''ایک شہری کی آبرو جان اور بنیادی حقوق'' کی حفاظت کے بیقوانین تشدد کا ذریعہ بن گئے ہیں۔ انہوں نے زنایا جنسی مجاھت کو، جودو بالغوں کے درمیان باہمی رضامندی کا فعل ہے۔ ریاست کے خلاف بڑم بنادیا ہے۔ اس کے ساتھ ہی ساتھ وہ آکٹر زنا بالچبر کی تعریفِ نو کرتے ہیں ….. درحقیقت ایک باہمی رضامندی کے خلاف بوتشد فعل کی …. ایک باہمی رضامندان فعل ایک باہمی رضامندی کے خلاف بحورت کے خلاف پرتشد فعل کی …. ایک باہمی رضامندان فعل کے طور پرجس کی ابتداعورت کی طرف سے ہوتی ہے، کیونکہ ایک عورت جو یہ ثابت کرنے کے قابل نہیں ہے کہ اُس کے ساتھ زنا بالچبر کیا گیا ہے، وہ اپنے آپ کوزنا کی قانونی چارہ جوئی میں قابل لیتی ہے۔ اس طرح شکایت کنندہ حدکی سزاؤں کا شکار ہوجا تا ہے۔

زنا آرڈینس کے اجراسے لے کر، زنا کے الزامات، بجائے کم ہونے کے، ڈرامائی انداز سے بڑھ گئے ہیں۔ اب زنا کے مقد مات ہزاروں میں چلے گئے ہیں۔ بعض جگہوں پروہ پولیس کی طرف سے نمٹائ کے جانے والے مقد مات کی سب سے زیادہ تعداد بنتے ہیں۔ مثال کے طور پر کراچی کے جنوبی خواتین کے بولیس اسٹیشن پر، تمام مقد مات کا تقریباً اس فیصد اس قانون کے تحت لایا گیا۔ پولیس اور عدالتی نظام جیسی ریاستی ایجنسیوں کو اُن خواتین کو ہراساں کرنے کیلئے استعال کیا جارہا ہے، جواپنی زندگیوں کا کنٹرول خودسنجالنے کیلئے، پدرسری معاشرے کی مقرر

کردہ حدودکو پھلا تکنے کی کوشش کرتی ہیں (علی 200: احمہ 1998: ہیوٹن رائٹس وا 1998) حدود قوانین ، ایک منصفانہ اور مساویا نہ معاشر ہخلیق کرنا تو گجا ، صرف ملک کی نصف آبادی کو''بربریت کے قوانین اور رسوم ورواج'' میں گرفتار کرنے میں کامیاب ہوئے ہیں (علی 200)

کچھ اسلامی علما کے مطابق ان قوانین کے متعارف کروانے سے اسلامی اصول کے الوہ ی خالص پن پر ایک بدنما دھبہ لگاہے۔ ایک مختاط تحقیقی کتاب میں ڈاکٹر محمد طفیل ہاشی، جو کہ ایک معروف پاکستانی اسلامی سکالر ہیں یہ استدلال کرتے ہیں کہ اسلامی صدود قوانین اور ساتھ ہی ساتھ پاکستان پینل کوڈ کے معاون قوانین کومفروضہ الوہی حیثیت دے کر حدود آرڈیننس نے خدا کی طرف سے نازل کردہ اسلامی قوانین کے تقدیس کو پامال کیا ہے۔ یہ دُنیا کے سامنے اسلام کی ناقص اور تو ہین آمیز تصویر پیش کرتے ہیں۔ اسلام کی قانون سازی کی روایت میں کسی بے گناہ کو سبت کہیں بڑا اور شدید گناہ ہے۔ ہاشمی کے مطابق سزا دینا کسی مجرم کو چھوڑ دینے کے گناہ کی نسبت کہیں بڑا اور شدید گناہ ہے۔ ہاشمی کے مطابق باکستان میں صدود توانین کا نفاذ بالکل یہی پچھرر ہا ہے (ہاشمی 2008)

بونسشخ کی مثال

کیم اکتوبر2000 کو ایک پاکتانی مسلمان ڈاکٹر اور حقوقِ انسانی کے فعالیت پند، ڈاکٹر ﷺ خے اسلام آباد میں پاک انڈیا تعلقات اورایٹی جنگ کے بارے میں ایک اجلاس میں شرکت کی۔ کمر و اجلاس میں ایپ اجلاس میں اس نے اپنا ذاتی نقط نظر بیان کیا کہ امن کے مفاد میں موجودہ حد بندی کے خط کو خط امن بن جانا چاہیے لیعنی وونوں مما لک کے درمیان بین الاقوامی سرحد۔ اُس نے شمیر میں مجاہدین آزادی کیلئے پاکتانی جمایت کی بھی مخالفت کی ، یددلیل دیتے ہوئے کہ الیمی حمایت ہندوستان کو جوابی اقدام کرنے پر اُکسائے گی، جو دونوں مما لک کے درمیان امن کے امکانات کو جاہ کردے گا۔ اس کے بیان کے بعد پاکتان کی ملٹری انگیانس کے درمیان امن نے اُسے دھمکی دی کہ وہ ''ایسے لوگوں کے سرکچل دے گا جواس انداز سے سوچتے اور ایک افسر نے اُسے دھمکی دی کہ وہ ''ایسے لوگوں کے سرکچل دے گا جواس انداز سے سوچتے اور

میں نے 30 دسمبر2004ء کولا ہور میں عورت فاؤنڈیشن کی طرف سے منعقدہ سیمینار میں شرکت کی ہے۔ میں ڈاکٹر ہاشی نے اپنے بنیادی دلائل پیش کئے اوراپی کتاب پیش کی۔ میں پاکستانی شرکا کی ایک انچھی خاصی تعداد کی طرف سے اُس کے اہم دلاکل کی خالفت کی شدت کو دیکھے کر حیران رہ گیا۔

باتیں کرتے ہیں'اس واقع کے دودن بعداُ سے اپنے کالج کی طرف سے کسی نوٹس کے بغیرا پنے کام سے فارغ کردیا گیا۔ کام سے فارغ کردیا گیا۔

سلم فرنهن

اُس برختم نبوت مینی کے ایک مسلمان مذہبی عالم کی طرف سے پاکستان پینل کوڈ کے سیشن 295-C کے تحت لگائے جانے والے الزامات کا نقطۂ ماسکہ وہ رائے تھی جس کے 2ا کتوبر 2000 کو کالج میں اینے ایک لیکچر کے دوران ظاہر کرنے کا اس پر الزام لگایا گیا کہ نہ تو پیغیبر اور نہ ہی آپ کے والدین، اسلام کے آپ پر نازل ہونے سے پہلے مسلمان ہوسکتے تھے۔اُس پریہ کہنے کا الزام بھی لگایا گیا کہ اس بات کا امکان نہیں تھا کہ پیغمبر نے بغلوں کے بال صاف کئے ہوں کیونکہ اس وقت بیروایت آپ کے قبیلے میں معدوم تھی۔ اُس کے الزام لگانے والول كی طرف سے ان بیانات كوپيغمبر كى تو بین سے تعبیر كيا گيا۔ اگر چدأس نے أس وقت كسى قتم کے میں دینے کی باان آراء کے اظہار کی نفی کی الیمن اُسے بولیس کی حراست میں دے دیا گیا اور وہ اپنے مقد مے کی کاروائی تک جوا 200ء کے موسم گر مامیں واقع ہوئی کئی ماہ تک جیل میں رہا۔ ڈاکٹر ﷺ کو پیغیر ا کی توہین، کا مجرم پایا گیا اور کفر گوئی کے قانون کے تحت اسے لازمی سزائے موت دی گئی۔اس نے اگلے دوسال راولپنڈی کی موت کوٹھڑی میں قید تنہائی میں خوفناک حالات کے تحت گزارے، جس میں جیل کے اسلامی بنیاد پرست ساتھیوں کی طرف سے قتل کی مسلسل دھمکی بھی شامل تھی۔اپیل کرنے پراُس کے مقدمہ کی دو جھوں کی طرف سے ساعت ہوئی جو15 ماہ تک جاری رہی ۔ مادی حقائق پر دونوں جھول کے درمیان منقسم فیصلے کی وجہ سے، مقدمے کی نئے سرے سے کارروائی کا حکم دیا گیا۔مقدمے کی دوسری کارروائی نے جونومبر 2003ء میں اسلام آباد میں منعقد ہوئی، اسے تمام الزامات سے بری کردیا۔ اپنی بریت کے بعد بھی اُس نے اپنے آپ کو یا کتان میں غیر محفوظ خیال کیا اور ایک بور پی ملک میں پناہ کی جہال اب وہ ر ہائش پذیر ہے (بیاس بیان کا خلاصہ ہے جوڈا کٹر محمد پونس شخ نے بدھ 7 اپریل 2004ء کو یواین کمشن آن ہیومن رائٹس جینوا کے، زندیقیت ،حقوقِ انسانی ، مذہب اور اور عقیدے کے پینل کےسامنے دیا)

الیی بہت مثالوں کی دستاویزات اُن رپورٹوں میں پیش کی گئی ہیں جوہیومن رائکٹس کمیشن آف پاکستان کی طرف سے شائع کی گئی ہیں جو یہ دعویٰ کرتی ہیں کہ کفر گوئی کے قوانین کا غلط استعال بڑھ رہا ہے۔ (جہا تگیر 2003: ایچ آرسی کی 2004)۔ جہاں غیر مسلم خاص طور پر کفر گوئی کے قوانین کے تحت الزام لگائے جانے کیلئے زد پذیر رہتے ہیں، وہیں پر زیادہ سے زیادہ مسلمان بھی چھوٹے چھوٹے ولکور کونمٹانے کے ایک طریقے کے طور پر الزامات کی زدییں

مسلم ذہن

#### آتے رہتے ہیں۔

پاکستان کی صورتحال اُن حالات کی ایک علامتی صورتِ حال ہے جواس وقت دوسر بے مسلم مما لک میں جاری وساری ہیں۔ ذیل کی چار مثالیں، اسلام کے نام پر روار کھی جانے والی بعضوانی کی دوسری اقسام کی وضاحت کرتی ہیں۔ دومثالیں سعودی عرب سے متعلق ہیں۔ باقی انڈونیشیا اور مصرمیں واقع ہوئیں۔

## سعودي عرب ميں طالبعلم بچيوں کی اموات

مار پر 2002ء میں مکہ سعودی عرب کے لڑیوں کے ایک پبک سکول میں اتفاقی آگ کھڑک اُٹھی۔ موقع پر موجود والدین، آگ بجھانے والے عملے اور ریگور پولیس کے مطابق سعودی مذہبی پولیس یا مطوعون نے اس ڈرسے کہ لڑکیاں مناسب طور پر پردے میں نہیں تھیں، اور اس بات کو یقینی بنانے کیلئے کہ اُن کے اور سول ڈیفنس کی نفری کے درمیان کی قتم کا جسمانی رابطہ نہ ہو، اسکول کے درواز وں کو باہر سے بند کرویا، لڑکیوں کو جبراً اُس جلتی ہوئی عمارت سے باہر نکلنے سے روکتے ہوئے اور ساتھ ہی ساتھ آگ بجھانے والی نفری کو، لڑکیوں کو بچانے کیلئے اندر داخل ہونے سے روکتے ہوئے اور ساتھ ہی ساتھ آگ بجھانے والی نفری کو، لڑکیوں کو بچانے کیلئے اندر داخل ہونے سعودی اخبارات کو بتایا کہ مطوعون بیہ تفاضا کررہے تھے کہ لڑکیوں کو اسکول چھوڑنے کی اجازت دینے سے بہلے اُنہیں جلتی ہوئی عمارت میں اپنے کر گئی واپس جانا ہوگا اور بیہ کہ جب اُنہوں نے دلائل دینے کی کوشش کی تو کم از کم تین لڑکیوں کو چھڑیوں سے اور ٹھڈوں سے مارا گیا۔ وہ چندلڑکیاں جنہوں نے بات مانی اور بعد جلتی ہوئی عمارت میں واپس گئیں، بعد میں مُر دہ یائی گئیں۔

امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کی تمہینی نے، جومطوعون کے نظم ونس کا سعودی حکومت کا سرکاری طور پر ذمہ دار محکمہ ہے، اس بات کی نفی کی کہ سکول کے درواز وں کو تالا لگایا گیا یالڑکیوں اور سول ڈیفنس کے کارکنوں کو مارا پیٹا گیا، جیسا کہ الزام لگایا گیا۔کوئی تحقیقی یا قانونی کارروائی عمل میں نہیں آئی اور بیواقع تقریباً بھلا دیا گیا ہے۔

عبدالكريم نقشبندي كالترقلم

النقشبندى ايكشامي شهرى تفاجوشاه فهدك ايك بطنيج شنراده سلمان بن سعود بن عبدالعزيز

سلم فرنهن

کی طرف سے ملازمت میں رکھا گیا۔1990ء کی دہائی کی ابتدامیں بیالزام لگایا گیا کہ وہ اپنے مالک کے خلاف جادوٹونے کرتا تھا۔

بنیادی شہادت: قرآن کریم کی آیات سے لکھا ہوا ایک تعویذ اُس کے کام والی ڈیسک کی دراز میں پایا گیا، اورصوفی ازم پر مبینہ طور پر پچھ کتب مدعا علیہ کے گھر پر پائی گئیں۔ التقشیندی کے مطابق تعویذ اُسے شام میں اپنی مال کی طرف سے دیا گیا تھا، اس یقین کے ساتھ کہ یہ اس سے حسد اور بدروحوں کو دورر کھے گا۔ ایسا ہی ایک تعویذ، جے میرے خاندان میں امام ضامن کہا جاتا ہے میرکی ماں کی طرف سے مجھے دیا گیا تھا جب میں امریکہ میں تعلیم حاصل کرنے کیلئے پاکستان سے میرکی ماں کی طرف سے مجھے دیا گیا تھا جب میں امریکہ میں تعلیم حاصل کرنے کیلئے پاکستان سے روانہ ہوا ۔... بالکل ایسی چیز قبضے میں رکھنے کی وجو ہات کی بنا پر۔ تا ہم سعودی حکومت نے ایسے مواد کو بدعت کاسٹین مجرم قرار دیا جو سعودی اسلامی قانون کے تحت موت کی سز اکولازمی قرار دیا ہے۔

اپی گرفتاری کے تین سال بعد، باوجودایذا دیئے جانے کے، التقشیندی اپی معصومیت کا اظہار کرتا رہا۔ بطورایک ایما ندار مسلمان کے اس نے بیکہا کہ اُس کا بھی بھی جادوٹونے میں یقین نہیں تھااور نہ ہی بھی اس نے اس بڑمل کیا ہے۔ مسلمان قانون سازوں کا حوالہ دیتے ہوئے التقشیندی نے اپنے مقدمے کے انچارج بچ کوخطوط کصے بیاستدلال کرتے ہوئے کہ اسلام قانون میں کسی متندعالم نے بھی بیقر ارنہیں دیا کہ کی تعویذ کو اپنے پاس رکھنے کی سزاموت ہے۔ اُس نے بیھی زور دے کرکہا کہ اُس کے مالک نے اُس پرجھوٹا الزام لگایا ہے، اور بیر کہ اُس نے بیٹی زور دے کرکہا کہ اُس کے مالک نے اُس پرجھوٹا الزام لگایا ہے، اور بیر کہ اُس فی اینے وکیل سے مشورہ کرنے کی اجازت نہیں دی گئی اور بیر کہ عمومیت کی عدالت نے اُن بائیس گواہان میں سے کسی کو بھی بُلا نے سے انکار کردیا، جو اُس کی معصومیت کی شہادت دے سکتے تھے۔

امر بالمعروف اور نہی عن المنکر سمیٹی اور سعودی وزارت واخلہ نے اس پھانی کو جائز قرار دیا، بیالزام لگاتے ہوئے کہ النقشیندی ''جادوٹو نے پڑمل کرتا تھا اور شرک اور تو ہم پرسی کی کتابیں اپنے پاس رکھتا تھا....اس بات کے پیشِ نظر کہ جادوٹو نہ، ندہب، روح، دولت اور عقل کے بارے میں ایک فردیا محاشر کے کیا شدید بناقصان پہنچا سکتا ہے اور اس بات کو مد نظر رکھتے ہوئے کہ جو کچھ مدعاعلیہ نے کیا ہے اُس میں زبر دست نقصان پہنچا نے کی صلاحیت ہے، اس کے ہوئے کہ جو کچھ مدعاعلیہ نے کیا ہے اُس میں زبر دست نقصان پہنچا نے کی صلاحیت ہے، اس کے اعمال شدید برزاکے حق دار ہیں، تا کہ اس کی بُرائی ختم ہو سکے اور دوسرے اس سے محفوظ رہ سکیس۔ انتہال شدید برزاکے والہ الفضل 3 0 0 2 0 کہ البذا یہ فیصلہ کیا گیا کہ اسے موت کی امتیازی سزادی جائے''۔ (بحوالہ الفضل 3 0 0 2)

سلم ذہن

صفحہ66-65:سعودی عرب میں انسانی حقوق کی خلاف ورزی کیلئے دیکھےسائمنز1998) التقشیندی کی سزائے موت پرسعودی اپلیز کمیٹی اور ہائر جوڈیشل کونسل کی طرف نظر ثانی کی گئی اوراُس کی توثیق کی گئی۔13 دسمبر1996ء کواُس کا سرقلم کردیا گیا۔

### انڈونیشیامیں شرعی سزا

24 جون 2005ء کو ترفدی بن عبداللہ اُن پندرہ افراد میں سے پہلا تھا جنہیں انڈونیش صوب میں جواکھیلنے پر کوڑے مارے گئے۔ اُنہیں یہ سزااسلامی شریعت کورٹ کی طرف سے، خے متعارف ہونے والے اسلامی قوانین کے تحت سائی گئی۔ اُن کے ظاف موجود شہادت میں پتوں کا ایک پیٹ اور 2000, 47روپے سے (پانچ ڈالر سے کم) اخباری اطلاعات کے مطابق کوڑے لگانے کا عمل عظیم مجد کے گراؤنڈ میں منعقد کیا گیا اور آپے کے ہزاروں باشندوں بشمول کوڑے لگانے کا عمل عظیم مجد کے گراؤنڈ میں منعقد کیا گیا اور آپے کے ہزاروں باشندوں بشمول کوئے مدور نشخصیات کے، جن میں بہت سے لوگ ہنتے اور تعریف کرتے رہے جب مجمول کو ایک ایک کرکے ایک بلند چہوتر سے پر لا ایاجا تا تھا، جس کے ستون نیلے ریشے اور نقر تی جھنڈ یوں کے ساتھ سجائے ہوئے تھے، اور اُسے ایک ہوڈ اور سبز لباس میں ملبوں شخص کی طرف سے کوڑ سے مارے جاتے تھے۔ اخباری خبروں کے مطابق بہت سے مینی شاہدین اس مارکوزیا وہ تخت نہیں سبحصے ساتھ سجائے میٹ ویژن نیٹ ورک سے سراف اندوز ہوتے ہوئے ۔ کوڑے مارنے کی اس کا رروائی کو سے کو آگے بیٹھے تھے اس ڈرا سے سے لطف اندوز ہوتے ہوئے ۔ کوڑے مارنے کی اس کا رروائی کو انڈونیشیا کے ٹیلی ویژن نیٹ ورک سے براور است نشر کیا گیا۔ کی ہم کاعوا می احتجاری نہ ہوا۔ عام انڈونیشیا کے ٹیلی ویژن نیٹ ورک سے براور است نشر کیا گیا۔ کی ہم کاعوا می احتجاری نہ ہوا۔ عام نے اس سزا کوسراہا۔ (پاول 2005)

ابوزید قاہرہ یو نیورٹی میں عربی کا ایسوسی ایٹ پروفیسرتھا۔جس کا مسکلہ 1994 میں شروع ہواجب اُس نے پروفیسرشپ کی پوسٹ پرتر تی کیلئے درخواست دی جس کے ساتھ ہی اُس نے اپنی تحقیق کے دونمو نے بھی جسیح جن میں سے ایک (A Critique of Religious Discourse)۔

(مربی بحث کا ایک تقیدی جائزہ 'ہے۔ کمیٹی کے ارکان میں سے ایک نے اُس کی درخواست کورد کر دیا اور اُس پر اسلام کے بنیادی اصولوں کور دکرنے کا الزام عائد کیا۔ 1995ء میں قاہرہ کی ایک ایک کورٹ نے بیا کورٹ نے بیا در اور لہذا ایک کورٹ نے بیا در اور لہذا ایک کورٹ نے بیتر اردیا کہ اُس کی تحریوں میں ایسی آراشامل ہیں جواسے مرتد بناتی ہیں اور لہذا

علم ذبن

اُس کے نکاح کومنسوخ کردیا۔ یہ فیصلہ اُس اصول پر بنی تھا۔ جے حبہ کہاجا تا ہے جو کسی بھی مسلمان کو کسی شخص کے خلاف کسی بھی ایسی چیز پر قانونی کارروائی کرنے کا حق دیتا ہے جے وہ اسلام کیلئے نقصان وہ سمجھتا ہے۔ قرآن میں اس تعلم کے مطابق مسلمان نیکی کو پھیلانے اور بُرائی کو دبانے کے پابند ہیں اور ریاست اس تعلم کے نفاذ پر نگاہ رکھنے کیلئے انتظامات کرنے کی مجاز ہے۔ اُن روایتی شعبول جن میں حبہ کا عمل دخل ہوتا تھا، عوامی نظم وضبط کا قیام، اور مارکیٹ میں خریداروں اور فروخت گندگان کے طرزِ عمل کی گرانی کرنا شامل ہوتا تھا، چچ طرزِ عمل کو بقینی بنانے خریداروں اور فروخت گندگان کے طرزِ عمل کی گرانی کرنا شامل ہوتا تھا، چچ طرزِ عمل کو بقینی بنانے کسیلئے۔ مغربی سامراجیت کے آغاز سے حبہ قانون کے وظائف نم جبی گرانی والی ریاست سے کے نم ہی مشمولات غیر متعلق ہوگئے جیسا کہ پولیس اور ایسی ایجنسیاں جو تجارت کو منظم کرتی ہیں اور اس کے نم ہی مشمولات غیر متعلق ہوگئے ۔ کئی مسلم ممالک بشمول مصرے اب حبہ قوانین کے اطلاق کو وجارہ وزیالفت زدہ ہوگیا ہے۔

ڈاکٹر ابوزید کے مقد مے میں 1995 کے فیصلے کے بعدا پلیں آئیں۔ در حقیقت اُسی سال
ایک اور عدالت کی طرف سے مقدمہ واپس بھیج دیا گیا۔ یو نیورٹی نے اُسے ترقی دینے کا فیصلہ کیا
اور ساتھ ہی ساتھ مسلح حفاظت مہیا کرنے کا بھی لیکن بہت سے عسکری اسلام پیندوں کی وجہ سے
اصل عدالت کا فیصلہ سزائے موت کے مترادف تھا۔ ابوزید کی زندگی ایسے شدید خطرے کی زدمیں
متھی کہ وہ اور اُس کی بیوی جلاوطنی میں چلے گئے۔ اب وہ نیدرلینڈ زمیں لیڈن یو نیورٹی میں
ہڑھا تا ہے۔

اوپر بیان کی گئی مثالیں، آج بہت سے مسلم ممالک میں مسلمانوں کے سابی اور خہبی خمیر میں ایک گہری شکش کی مثاز ہیں۔ جہاں ہے ہے کہ بی قوانین اور اعمال عالمی تبولیت نہیں رکھتے وہیں پر بید حقیقت کہ مسلمانوں کی ایک اہم تعداد کم از کم انہیں برداشت ہی کرتی ہے، ہم عصر اسلام کی اجتماعی زندگی میں اخلاقی ہے۔ اہم تعداد کم از کم انہیں برداشت ہی کرتی ہے۔ اسلام کی اجتماعی زندگی میں اخلاقی ہے۔ کہ اوپر بیان کی گئی مثالیں، دوسروں کی بہود کیلئے اور مسلم معاشروں میں کم مراعات یافتہ لوگوں کیلئے عام انسانیت کے احساس، رحم اور دوسروں کیلئے حقیق تشویش کے ساتھ ساتھ حیات پذیر ہیں۔ آدمی کو عام انٹر ویکھیوں کی طرف سے اُئم تی ہوئی موانانہ مالی امداد، اور دسم مراور کے رکھ دیا تھا لوگوں کیلئے، جس نے انٹر ونیشی صوبے آجے کو تباہ و ہر باد کر کے رکھ دیا تھا لوگوں کی طرف سے محسوس کئے جانے والے ذاتی وُ کھ

مسلم ذنهن

اور مدردی پرغور کرنے کی ضرورت ہے۔اس قتم کے اظہار اب بھی یا کتان میں جنوب ایشیائی زلز لے کی لائی ہوئی تباہی کے بعد دیکھے جاسکتے ہیں۔ فیاضی اور کم مراعات یافتہ طبقے کی بہبود کیلئے حقیقی فکرمندی کی دوسری مثالوں میں وقف کا ادارہ ہے۔ سینئٹروں ہزاروں وقف پوری مسلم وُنیا میں کھلے ہوئے ہیں جولا کھول غریب لوگول کو تعلیم صحت اور بہبود کی خدمات مہیا کررہے ہیں۔ 2004ء میں میں نے، ایوب انصاری کے مزار کے قریب اشتبول میں ایک عثمانی وقف دیکھا جو پچھلے تین سوسالوں سے بغیرو قفے کے غریبوں اور ضرورت مندوں کو کھانا مہیا کررہا ہے۔ کھرز کو ہ کامسلمہاسلامی ادارہ ہے۔جس کے ذریعے ہرسال مسلمان ممالک میں اربوں ڈالرا کھے کئے جاتے ہیں اورغریوں اور نادار مسلمانوں کی بہود پرصرف کئے جاتے ہیں (قرآن 2004:علی 2004 بینتھال 1999: بریم 2004: علاوہ ازیں دیکھتے باب نمبر10) ان کے علاوہ ہر مسلم ملک میں بیشار نجی طور پر چندہ حاصل کرنے والی غیر سرکاری تنظییں این جی اوز(NGOS) ہیں، جوحقوق انسانی سے لے کرمعاشرے میں نادارلوگوں کی بہبودتک سرگرمیوں کوآ گے بڑھانے کیلئے کام کررہی ہیں ( ڈویانتوا بے ایل 2003: ابراہیم1996) مثال کے طور پرمحمد یہ اور نہضة العلما، جوانڈ ونیشیامیں اور غالبًا وُنیا بھر میں سب سے بڑی تنظیمیں ہیں، جن کی مشتر کہ رُکنیت تقریباً 80 ملین ہے،انڈ ونیشی مسلمانوں کوتقریباً ایک صدی سے یااس کےلگ بھگ تعلیمی اور طبی خد مات مہیا کررہی ہیں۔ عام انسانی جذبے کی ایک اور مثال سے ہے کہ پاکستان اور ایران مشتر کے طوریر 2.5 ملین مہا جرین (1999میں وُنیا کے تمام مہا جرین کا 20 فیصد ) کے کی دہائیوں تک گھررہے ئىر\_(بواىنى)انچ آرە200)

کیا اس باب کے آغاز میں بیان کئے گئے توانین اور رواج، نہ صرف اسلام کی انسانی ہدردی کی روایات بلکہ قرآن کے لازمی پیغام کی نفی نہیں کرتے جو کہ مسلمانوں پرروئے زمین پر ایک منصفانہ اور حیات پذیر نظام کو قائم کرنے کو لازم قرار دیتا ہے۔ صرف بہت می فریب خوردہ قطعی اور اپنی ذات میں بند مسلمان ہی، پہلے بیان کردہ واقعات کی قطعی 'مبرصورتی'' اور سیمقدار سے التعلق رہ سکتے ہیں۔ پاکستان کے حدود اور کفر گوئی کے قوانین، شدید نقائص والے انصاف کے نظام اور عورتوں اور غربیوں پر ہونے والے جاری وساری تشد دکو (عورتیں اور غربیب جوحدود آرڈ ینئسز اور اسی طرح کے قوانین کا بڑا شکار ہیں ) ایک خطا کار جنونیت کے ساتھ منسوب نہیں گئے جاسکتے جنہیں محض معمولی اور غیر نمائندہ سمجھا جائے۔ بلکہ اس کی بجائے یہ منسوب نہیں گئے جاسکتے جنہیں محض معمولی اور غیر نمائندہ سمجھا جائے۔ بلکہ اس کی بجائے یہ

مسلم ذبهن

شہادت ایک غلط عمل کے ایک قرینے کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ قرآن مسلمانوں کیلئے الی تنبیبہات سے بھرپور ہے کہ اگروہ انصاف اور سچائی کی گواہی کامختاج نہیں ہے اور وہ ان کی جگہ دوسرے کو لے آئے گا جو دُنیا میں انصاف اور انسانی مساوات کو قائم کرکے خدا تعالیٰ کی زیادہ عزت کرنے کے قابل ہوں گے۔

## سلفابسك حسيت كي تشكيل

ساجیاتی تناظر میں ایسے پُرتشدد، بھیا تک اور سب کونظر آنے والے افعال کی تعبیر ایسے کی جاسکتی ہے کہ بیساج کے اُن سرطانی پھوڑوں کے ذیلی اثرات ہیں جوطویل عرصے سے پکتے معروف اسلامی فقہ دان، اس وقت یو نیورسٹی آف کیلیفور نیا لاس اینجلیز لاسکول کے پروفیسر، افعطل اس بات کی ایک واضح تشریح کرتے ہیں کہ تاریخی اور ساجی حالات کس طرح باہمی تعامل کر کے ایک خصوص ذہنیت کو تھکیل دیتے ہیں۔ 'نہ معنی کی تخلیق میں حصہ لیتے ہیں، ایک ساجی تاریخی مہم ہوتی ہے۔ ان مختلف شرکاء سے تھکیل شدہ، جو کے شرکا کو تعبیری حلقوں کا نام دیا جا تا ہے۔ ایسے لوگوں کے گروہ جو مشتر کہ تفسیری طریقہ ہائے کار، کے شرکا کو تعبیری حلقوں کا نام دیا جا تا ہے۔ ایسے لوگوں کے گروہ جو مشتر کہ تفسیری طریقہ ہائے کار، اسٹر اک مہم ای مہم اور اُن کے مفہوم اور مغز کا تعین کرتے ہیں اور ان متون کے مفہوم اور اُن کی طرح مقدس ہی تاریخی مہم میں ان شرکا کی متعین کی ہوئی چیزیں ایک نظیریں بن جاتی ہیں جو کی متن کے مفہوم اور اُس کے ملی اطلاقات کا تعین کرنے میں مدود یتی ہیں، خواہ بیمتن قرآن کی طرح مقدس ہی کیوں نہ ہو۔ لہذا اطلاقات کا تعین کرنے میں مدود یتی ہیں، خواہ بیمتن قرآن کی طرح مقدس ہی کیوں نہ ہو۔ لہذا جب ہم آج اسلام کے مفہوم کے بارے میں بات کرتے ہیں تو ہم در حقیقت اُن مجموعی مہمات اطلاقات کا دیا کے موتے ہیں۔ دوتے ہیں۔ جب ہم آج اسلام کے مفہوم کے بارے میں بات کرتے ہیں تو ہم در حقیقت اُن مجموعی مہمات مفاجیم پیدا کے ہوتے ہیں۔

جب ہم اس باب میں ذکری گئی مثالوں پرغور کریں تو ''مجموعی مہم'' کا پیضور ذہن میں رکھنا ضروری ہے۔ یہاں بیان کئے گئے طر زِعمل ایسے فراہم افراد کے افعال نہیں ہیں جوساجی اور سیاسی طور پرخراب ہو پچکے ہیں۔ ایسانہیں ہوتا کہ لوگ ایک دن نیند سے بیدار ہوتے ہیں اور دہشت گردی کے افعال کا ارتکاب کرنے کا فیصلہ کر لیتے ہیں،''عزت' کے نام پرقل کرتے ہیں اور اور تعویذ رکھنے کی بنا پر لوگوں کے سرقلم کردیتے ہیں ....سب اسلام کے نام پر۔ وہ فطری طور پر اس طرف مائل نہیں ہوتے کہ وہ نو جوان طالبات کو اسکول میں گئی ہوئی آگ سے نے کر جھاگئے اس طرف مائل نہیں ہوتے کہ وہ نو جوان طالبات کو اسکول میں گئی ہوئی آگ سے نے کر جھاگئے

هم فرنهن علم فرنهن المعلم فرنه المعلم فرنه

سے روکنے کیلئے ریاست کی ذہبی حاکمیت کی اجازت دیں۔اسلام کے نام پر۔اس طرح کے افعال اُن کی ساجی حرکیات کی وجہ سے رونما ہوتے ہیں، جنہوں نے ایک معاشرے کی اخلاقی اقتدار اور اخلاقیات کو بے مس اور تہس نہس کردیا ہو۔ (دیکھتے الفضل 2003،2003اس دلیل کی تشریح کے لئے)

ایسے دینیاتی ڈھانچے اور ساہی روگل جوظلم کے افعال کے ارتکاب کو برداشت کرتے ہیں، تلقین عقیدہ اور ثقافی تطبیق کے طویل عمل کا متجہ ہوتے ہیں۔ تلقین عقیدہ اُن کے ارتکاب میں آسانی پیدا کر دیتی ہے: ثقافی تطبیق جارحانہ طرزِ عمل پراشتعال کو خاموش یا ہلکا کر دیتی ہے۔ جب غیراخلاقی طرزِ عمل کیلئے بار بار اور مسلسل اسلام کی طرف رجوع کیا جائے تو مسلمانوں کوشد پر طور پر پیثان ہونا چاہیے۔ اسلام کے نام پر کیا جانے والا ہر غلط کام ایک تاریخی نظیر بن جاتا ہے، اور ہر نظیرایک معیار بینے کا وزن رکھ سکتی ہے، اور لہذا مستقبل میں اسلام اور اسلامی اقدار کے مفاہیم برنظیرایک معیار بینے کا وزن رکھ سکتی ہے، اور لہذا مستقبل میں اسلام اور اسلامی اقدار کے مفاہیم پراثر انداز ہو سکتی ہے۔ مسلم معاشروں میں مذہبی حسیت کی تشکیل، اُس معاشرے کے مشتر کہ تعییری کر دار اور اس کے غالب دینیاتی اُن خے ہوتی جہ تعییری طلقے ساجی گروپوں کے اندر پیدا ہوتے ہیں جو اُن واقعات کی تشریحات کرنے کی کوشش کرتے ہیں جو اُن کی ذاتی زندگیوں کی بیدا ہوتے ہیں جو اُن کی ذاتی زندگیوں کی بناتے اور ان کو تقویت دیتے ہیں۔ اس ہمہ گیر ساجی میں، گروپ کی اخلاقی بنیادوں کو مضبوط بناتے اور ان کو تقویت دیتے ہیں۔ اس ہمہ گیر ساجی ممل میں، گروپ کی اخلاقی بنیادوں کو مضبوط بناتے اور ان کو تقویت دیتے ہیں۔ اس ہمہ گیر ساجی ممل کا، جو کہ لاز می طور پر ایک وہ تی بحث کی قشم بناتے اور ان کو تقویت دیتے ہیں۔ اس ہمہ گیر ساجی ممل کا، جو کہ لاز می طور پر ایک وہ تی بحث کی قسم بناتے اور ان کو تقویت دیتے ہیں۔ اس ہمہ گیر ساجی میں ہر ہوتا ہے۔

دینیاتی رُخ ند ہی خیالات واعمال کی غالب اشکال ہوتی ہیں۔الوہی عقائد کے متنداور صحیح مفاہیم سے قربت کے اُن کے دعاوی اُنہیں مخالف ند ہی خیالات واعمال پر فوقیت عطا کرتے ہیں۔ دینیاتی رُخ کا ابلاغ خاندانوں، معاشروں اوراداروں کے ذریعے ہوتا ہے،اور بید معاشرے کے تعبیری حلقوں سے گہرے طور پر اثر پذیر ہوتے ہیں۔ عین اُسی طرح جس طرح عرب کے اساسی معاشرے نے اسلام کے بہت سے بنیادی عقائد اورا عمال کی تشکیل کی، بعد میں آنے والے تاریخی ادوارنے آنے والے دینیاتی رُخوں کی تشکیل اورنشو ونما کی۔ (دیکھیے ولف 1951: والے تاریخی ادوارنے آنے والے دینیاتی رُخوں کی تشکیل اورنشو ونما کی۔ (دیکھیے ولف 1953: والے 1953: وا

اُن واقعات کی تفہیم کیلئے جو میں نے گزشتہ صفحات میں بیان کئے ہیں، پہلے ہمیں اسلامی حسیت کے اُن تین دھاروں کا جائزہ لینے کی ضرورت ہے، جو پچھلی چندصد یوں کے دوران مسلم مسلم ذنهن

معاشروں کے تاریخی حالات کے تحت اُ بھرے ہیں۔ آئے مسلم وُنیا میں طاری معاشی پسماندگی، تکنیکی پسماندگی اور بقوتی کے حالات کے تحت ان بینوں دھاروں کے عناصر کسی نہ کسی طرح ال گئے ہیں اور اُنہوں نے ایک نئی مخلوط نسلی اسلامی حسیت کوجنم دیا ہے ..... سلافا ہزم جوم کمنہ حد تک اُن حدود قوا نین اور تشدد کے اقد امات کی فعال تائید یا انفعالی برداشت کی تشریخ کرتا ہے جو میں نے باب کے شروع میں بیان کئے ہیں۔ یہ اسلامی حسیت مسلمان ممالک میں موجود ساجی، سیاسی اور معاثی حالات کے ہاتھوں تغیر ہوئی ہے اور اُنہی پر پلی بڑھر ہی ہے۔ وہنی، ساجی اور سیاسی چینی حلاور معاثی حالات کو ختم کیا جائے جنہوں نے سلفا بزم کو جنم دیا ہے اور اس طرح اس کو کمزور کرنے کی طرف پیش رفت کریں۔ ایسا کرنا ایک ایسی اسلامی حسیت کی اصلاح کا نقاضا کر ہے گا جو اسلامی ورثے کا احترام کرے، جبکہ اسلامی تاریخ اور متون کے بارے میں تنقیدی موقف کو بھی جو اسلامی ورثے کا احترام کرے، جبکہ اسلامی تاریخ اور متون کے بارے میں تنقیدی موقف کو بھی اپنے اندر کھیا ہے .... ایک ایسی حسیت ہوسلا فابسے کسئر پن کا مقابلہ کرنے کی اہل ہو۔ آئندہ تجزیے اور بحث میں میں نے اس موضوع پر زیادہ تر انفضل کے مرکزی اہمیت کے کام پر انحصار کیا تجزیے اور بحث میں میں نے اس موضوع پر زیادہ تر انفضل کے مرکزی اہمیت کے کام پر انحصار کیا ہیں۔ ہو۔ (1982 میں کے 1988) پر۔

مرلُّل مدا فعت كاعلم

زیادہ ترمسلم معاشروں کی ایک مشتر کہ خصوصیت، یوروپی غلبے کے تحت سامراجیت کی ایک مشتر کہ تاریخ ہے۔ یہ ہمائی سیاسی تجربہ کی ہمشینی مشرقیت نے کی ..... مغربی برتری کا منصوبہ مع اسلامی ثقافتی کامیابیوں کی مربیانہ تفخیک کے .... ان طریقہ ہائے کار کے حملے نہ صرف اسلام کی سرزمینوں میں سیاسی اور نہ ہمی قوت کے نقصان پر ہنتے ہوئے، بلکہ اسلامی عقائد وادارہ جات کی بے قدری اور ہے اہمیتی پر بھی۔مسلمانوں کا اس چینج کیلئے غالب ذہنی روعمل مدلّل مدافعت کا نقط نظر اس چینج کے مفہوم مدافعت کا نقط نظر اس چینج کے مفہوم کی ساخت اور تعبیرات پیش کرنے کی ایک موثر اور ہاوقار کوشش تھی۔

مدل مدافعت نے ، بہ بیک وقت اسلام کی جدیدیت کے ساتھ مطابقت پرزوردے کراور اسلامی روایات کی برتری کے بارے میں پُر غلوافسانے اپنا کر ، اسلامی عقائداور روایات کا دفاع اور تحفظ کرنے کی کوشش کی ۔ ایسے افسانوں نے اسلامی روایات کی ناقد اندقدر پیائی سے پہلو بچا کر اسلام کی مفروضہ کا ملیت کو ثابت کیا۔ مدل مدافعت کا رول کی بنیادی دلیل بیتھی کہ سب سے زیادہ سے حن اور قابلی قدر ادارے پہلے پہل اسلام کی طرف سے ایجاد کئے گئے۔ مدل مدافعت

سلم ذبهن

کاروں کے مطابق اسلام نے مغرب میں ان اداروں کے وجود سے بہت پہلے خواتین کوآزادی دی۔ جمہوریت کا آغاز کیا۔ کثیر جماعتی نظام کی تائید کی، انسانی حقوق کا تحفظ کیا اور ساجی بہود کو متعارف کروایا۔ اس رُخ بندی کا ایک مفہوم یہ بھی تھا کہ چونکہ اسلام نے زیادہ تر جدیداداروں کو ایجاد کیا ہے لہٰذا سوائے بہت خمنی مسائل کے اب مزید سوچ بچاریا تجزیے میں اُلجھنے کیلئے کوئی محرک باتی نہیں ہے۔

مدل مدافعت کارجد یدیت اورمغربی برتری کے تباہ کن اثرات کی مزاحمت کرنے، اپنی حیثیت منوانے، اورجذباتی قوت کا ایک معیار حاصل کرنے کے خیال سے اُٹھے تھے۔ تاہم مدل مدافعت کاروں کا اثر ایسی وہنی خود کفالت کے احساس میں اپنا حصہ ڈالنا تھا جو مستشرقین کا ہوبہو گئس پیش کرتی تھی اور اکثر اوقات اسی طرح کے اخلاقی تفاخر کی پست سطح پرائر آتی تھی۔ اُنہوں نے ایک مشکر تفافت پیدا کی جو خود تقیدی اور خود تجویاتی اداروں میں بصیرت سے پہلوتہی کرتی تھی۔ سرابے خیال کوقبول کرتے ہوئے اور الزام تراثی کو،خود اعتادی پیدا کرنے کے ایک ذریعے کے طور پر بروان چرھاتے ہوئے۔

مدلّل مدافعت کارانہ روعمل بنیادی طور پر قوت مرتکز تھا۔ مدلّل مدافعت کاروں نے اسلامی روایت کی مجردمفروضہ برتری کے خواب دیکھرات قوت بخشنے کی کوشش کی۔ تاہم وہ اسے ایک متحرک اور قابل حیات روایت کے طور پر روز مرہ زندگی میں کھیانے میں ناکام رہے۔ اُنہوں نے اسلامی روایات کے ایک جامد تصور کو پروان چڑھایا، جواپنے آپ میں شکست وریخت کا شکار ہوئے اسلامی روایات کے ایک جامد تصول سے ہم آ ہنگ ہونے کے قابل نہیں تھا۔ اس سلط میں مدلّل مدافعت کاروں کے موقف نے مستشرقین کے تجریدی خیال کو اختیار کرلیا .... یہ کہ اسلامی روایت معرفی کی لیکن سے جدیدیت کے اصول وعواطف سے نبرد آزما ہونے کے اہل نہیں تھی۔ مدلّل مدافعت کاروں نے اسلامی روایت کے ساتھ ایباسلوک کیا گویا کہ یہ پنیمبراور ہدایت یافتہ صحابہ مدافعت کاروں نے اسلامی روایت کے ساتھ ایباسلوک کیا گویا کہ یہ پنیمبراور ہدایت یافتہ صحابہ مدافعت کاروں نے اسلامی روایت کے ساتھ ایباسلوک کیا گویا کہ یہ پنیمبراور ہدایت یافتہ صحابہ کے دور میں متجر ہوگئی تھی۔ (الفضل 2003ء رحمان 1982)

سامراجیت کے جوئے کے تحت اسلامی علم اور سند کے روایتی اداروں کے زوال اور شکست وریخت نے جوئے کے تحت اسلامی کی بے تحلیت پر حقیقتاً مُبر تقید بین ثبت کردی۔اسلامی اداروں کی سنداوراستنادکو تباہ کرکے اس نے ایک وہی خلا پیدا کردیا۔ان حالات کے تحت کوئی بھی مسلمان مرد یا عورت اینے آپ کو واقعتاً اسلامی روایت کا ترجمان سمجھ سکتا تھا۔ مدّل مدافعت

عسلم ونهن

کاروں کی خطابت کو استعال کرتے ہوئے بیہ خود ساختہ ماہرین، جن کا اسلامی روایت اور قانون کا علم بہت ہی سطحی تھا، اپنے آپ کو الی پوزیشن میں رکھنے کی کوشش کرتے تھے۔اسلامی دینیات اور قانون میں سند ہونے کا مقام حاصل کرنے کوشش کرتے تھے ایک عامیانہ بات کا اعلان کرتے ہوئے ''اسلامی دُنیا اس وجہ سے پسماندہ اور کمزور ہے کیونکہ بیر تھے اسلام پرعمل کرنے سے محروم ہے''۔ پھروہ اپنے نو دریافت شدہ مقام کو، اسلام کوقوت کی علامات کے مظاہر کے ایک وسیلے میں تبدیل کرتے ہوئے اس کی روایت کے عوامی اثر کو بڑھانے کی کوشش کرتے تھے۔ بیر قوت کی علامات، مغربی سیاسی اور ثقافتی سیادت کے مقابلے میں بے قوتی کے بگاڑنے والے احساس پر عالمات، مغربی سیاسی اور ثقافتی سیادت کے مقابلے میں بے قوتی کے بگاڑنے والے احساس پر عالمات، مغربی سیاسی اور ثقافتی سیارے اسلام کو ایک قتم کے سامراج مخالف مزامتی نظریے کے طور پر دیکھا جانے لگا جو مسلمانوں کے فخر اور سیاسی قوت کو بحال کرنے کی اہلیت رکھتا تھا۔ کے طور پر دیکھا جانے لگا جو مسلمانوں کے فخر اور سیاسی قوت کو بحال کرنے کی اہلیت رکھتا تھا۔ سیاسی آزادی نے اپنے آپ کو ایک ایک نہ جو رہ ایک میں مشحکم کرلیا جو کئڑ ، احساس برتری سے معمور، اور موقع پرستانتھی (الفضل 2003 کو 201)

#### وبإبيت

وہابی مذہبی نظریہ اٹھارویں صدی کے عربی مبلغ عبدالوہاب (1792) کی طرف سے عرب کی عثانیہ حکومت کے روِعمل میں پیش کیا گیا۔ ایک کٹھر پن کے جذبے کے ساتھ الوہاب نے اسلام کوالی تمام برائیوں، اور گراہیوں سے پاک کرنے کی کوشش کی جیسا کہ تصوف، شفاعت، دانشوری، فرقہ پرسی، اور عقلیت تا کہ اس کی اصلی خالص شکل کو بحال کیا جا سکے۔ اس نے دعویٰ کیا کہ اسلامی متون، احکام اور پیغمبر کے نظائر کے لفظی اطلاق اور رسومات پر عمل کے ساتھ اسلام کا خالص پن مکمل طور پر قابلِ واپسی ہے۔ وہابیت نے جدید دور کے ابہام کی مخالفت، لفظیت کی طرف واپسی سے کی جس میں مقدس متن اباحت کا واحد منع بن گیا۔ اخلاقی نظریے اور خیالات کی کوئی بھی شکل جو گھی طور پر قرآن وحدیث کے متن پر بنی نہ ہو، کفری ایک شکل گردائی گئی۔ اس نے عقلی حقیق کو گہرے شک اور خالفت کی نگاہ سے دیکھا۔ وہابیت نے اسلامی قانون کی الی تعبیر کو جو جدید حالات اور مصلحوں کی گنجائش اپنے اندر پیدا کر ہے مستر دکر دیا، اور کلا سی فقہی روایت کو صحیح اور متندا سلام کے بگاڑ کے طور پر لیا۔ فرہی طور پر کٹھر ہونے کی وجہ سے اس نے مقدس متون کی تمام تعبیرات کو ماسوائے وہابیت کی تعبیرات کے مستر دکر دیا، اور کلا سی فقہی روایت کی گئام تعبیرات کو ماسوائے وہابیت کی تعبیرات کے مستر دکر دیا، اور کلا سی فقہی متون کی تعبیرات کو ماسوائے وہابیت کی تعبیرات کو ماسوائے وہابیت کی تعبیرات کے مستر دکر دیا، اور کلا سی فقہی متون کی تمام تعبیرات کو ماسوائے وہابیت کی تعبیرات کو دور سے اس کے دور سے اس کو وہ سے اس کے دور سے اس کو میں مقدس کی تعبیرات کو ماسوائے وہابیت کی تعبیرات کو ماسوائے وہابیت کی تعبیرات کو ماسوائے وہابیت کی تعبیرات کو میں میں کو کی کو میں کو کی کو میں کو کی کو میت کی کو کو کو کو کی کو کی کو کو کو کی کو کو کو کو کو کو کو کی کو کو کو کو کور کی کو کی کو کو کو کر دیا۔

مسلم ذبهن

(وہابیت کی بحث میں میں نے زیادہ تر الفضل 2003 اور رحمان 1966 پر انحصار کیا ہے)
شروع سے ہی دہابی نظر بیر کو کرب کے عثمانی حکمرانوں کی طرف سے دبایا گیا، کین اس نے
نجد کے قبیلوں کے اندر پیر دکاروں کو اپنی طرف کھنچنا جاری رکھا۔ بیا نیسویں صدی میں گی خونریز
بغاوتوں کا سبب بھی بنارہا۔ اس وقت کے بہت سے معروف اسلامی فقہانے اسے ایک جنونی
نظریة تر اردیا۔ اسے بیسویں صدی کے آغاز میں دوبارہ زندہ کیا گیا، جب عبدالعزیز ابن سعود نے
دہابیت کو اختیار کرلیا، اپ آپ کو نجد کے قبائل کے ساتھ ملحق کرلیا اور سعودی عرب کی جدید
دیاست قائم کرنے میں کا میاب ہوگیا۔ دہابیت محض ایک مقامی فرقہ رہتا اگرتیل کی قیتوں میں
دیاست قائم کرنے میں کا میاب ہوگیا۔ دہابیت محض ایک مقامی فرقہ رہتا اگرتیل کی قیتوں میں
تیز چڑھاؤ نہ ہوتا تو۔ اس کے ساتھ سعودی عرب کی ریاست نے دہابیت کو پوری مسلم وُنیا میں
ریاستوں کے چیلئے کیلئے ایک جوابی نظر بے کے طور پر ہمسایہ سوشلسٹ اور قوم پرست عرب

#### سلفيت

سعود یوں نے وہابیت کو بھی ایک فرقہ یا کمتب فکرنہیں سمجھا۔ بلکہ وہ اس کے لیبل وہابیت پر بھی اعتراض کرتے ہیں کیونکہ وہ اسے اصلی اسلام سمجھتے ہیں۔ بیبیویں صدی میں وہابیت مسلمانوں میں وہابیت کے اپنے جھنڈ کے تلینہیں بلکہ سلفیت کے جھنڈ کے تلینہیں جدید اسلام میں سلفیت کی ابتدا ایسے مسلم مصلحین اور قوم پرستوں کی تحریروں سے ہوئی، جیسا کہ محمد عبدہ، الافغانی، راشدرضا، اور سیّد ابوالاعلی مودودی سلفیت نے کچھ بنیادی اسلامی تصورات کو ایبل کیا لیعنی یہ کہ مسلمانوں کو پیغم اور آپ کے صحابہ (السلف الصالح) کی پیروی کرنی جائے۔ (دلال 1993:الفضل 2003)

سلفیت ایک وجنی روِ عمل ہے، جوایسے پس سامراجی مسلم معاشروں کے حالات کے تحت
پوری طرح بھلا بھولا، جن کی حکومتیں قو می منصوبے کے ثمرات یعنی ملازمتیں، معاشی ترقی، شہریوں
کی بہبوداور شہریوں کی مساوات لوگوں تک نہ پہنچا سکیں۔ یہ اس طرح کار وِ عمل تھا جوا پے حکمران
اعلی طبقہ سے کہتا ہے '' آپ قو می ترقی کے ثمرات عوام تک نہیں پہنچا سکے کیونکہ آپ سیکولر قوانین کو
استعال کررہے تھے: قانونِ خداوندی کو استعال سیجئے اور آپ کا میاب ہوجا کیں گے' سلفیت
نے اپنی اصلی جسم میں ایک اسلامی ریاست قائم کرنے کی کوشش کی ، لیکن وہابیت کے برخلاف

سلم فرنهن

اس نے اسلامی متون کی تکشیری تشریحات کو رونہیں کیا۔ تاہم زیادہ قریبی دور میں وہابیت اور سلفیت کو اکثر اوقات باہم متبادل کے طور پر استعمال کیا جاتا ہے۔

سلفیت جیسا کہ ابتدا میں اُ جری، اُس نے بینظریہ قائم کیا کہ تمام مسائل پرمسلمانوں کو قرآن اور سُنہ کے اصل متون کی طرف رجوع کرنا چاہتے: اور ان کی تعبیر جدید ضروریات اور تقاضوں کی روشنی میں، اوّ لین مسلمان نسلوں کے تعبیر کی نظائر کے ساتھ غلامانہ وابسگی کے بغیر کرنی چاہیے۔ (دلال 1993: الفضل 2003) اس لحاظ سے بیدا یک ممتاز فکری منصوبہ تھا۔ سلفیت نے چاہیے۔ کو دلال 1993: الفضل 2003) اس لحاظ سے بیدا یک ممتاز فکری منصوبہ تھا۔ سلفیت نے ایک قتم کے تعبیر کی طق کی وکالت کی جس میں ہر شخص الوہ ہی متن کی طرف رجوع کرنے اور اُن کے پیغام کی تشریح کرنے کا اہل تھا۔ وہابیت کے برعکس، بید متقابل اسلامی فقہی روایات، صوفی ازم اور تصوف کے خلاف نہیں تھا۔

سلفیت کو اُجرنے کیلئے ایک براامحرک اُن مسلمان دانشوروں کی طرف سے ملا جو مدلّل مدافعت کی روایت سے متاثر تھے اور بیاستدلال کرنے کے خواہشمند تھے کہ جمہوریت آئین پیندی، اورسوشلزم جیسی جدید پیشتر فتیں اسلام کے اساسی متون میں اپنی بنیاد رکھتی ہیں۔سلفی دانشوریہ ثابت کرنے میں زیادہ دلچیں رکھتے تھے کہ اسلام فقہی روایت اورطریق کارکوقائم رکھنے کی بجائے جدیدیت سے مطابقت کے قابل ہے۔اس طرح وہ جدیدیت کی طرف سے پیش کے کی بجائے جدیدیت سے مطابقت کے قابل ہے۔اس طرح وہ جدیدیت کی طرف سے پیش کے گئے چیلنجوں کے بارے میں مدلل مدافعت کاراندرؤ عمل کی نمائندگی کرتے تھے۔جس میں مدلل مدافعت کاروں کی فکری خودکفالت، تفاخر،خود تقیدی اورایک ایک وہنی ساخت شامل تھی جو بڑی حد تک خود نقیدی اورایک ایک وہنی ساخت شامل تھی جو بڑی حد تک خود نقیدی اورایک ایک وہنی ساخت شامل تھی۔

سلفی نظریہ، اسلام کوایک ایسی سیاسی قوت میں تبدیل کرنے ہے متعلق تھا۔ جواُمہ، لینی مسلمانوں کے ہمہ گیر معاشرے کو تبدیل کر کے رکھ دے، اور نوسا مراجیت اور اسلامی ممالک کی بسماندگی کے خلاف مسلم جدّ وجہد میں اسلامی شخص کیلئے ایک ٹھوں بنیا و فراہم کرے۔اس طرح یہ مسلمانوں کے خلاف مسلم جدّ وجہد میں اسلامی تضحصہ بن گیا۔ ایک اہم سلفی نظریہ سازمودودی ہے، جو جماعت اسلامی کے بانی تھے، جنہوں نے یہ استدلال کیا کہ مسلمانوں کو، ایسا طرز زندگی اپنا کر جو انہیں غیر مسلموں سے ممتاز کرے اپنے اسلامی شخص کو مضبوط بنانے کی کوشش کرنی چاہیے۔ اس ابہام کو دور کرنے کیلئے کہ صحیح مسلم شخص کس چیز پر مشتمل ہے، مودودی اور اس کے دُفقائے کارنے اسلامی عمل صالح کے معیارات کو جدید بنانے کی کوشش کی۔ان کی کوششوں کے تمرات

مسلم ذبهن

میں ایک اسلامی معاشیات تھی، جسے وہ غیر مسلموں کے مقابلے میں مسلمانوں کی عالمی سائیت اور تشخص کے ایک آلے کے طور پر استعال کرتے تھے۔ اسلامی معاشیات جنوبی اشیاء میں ایک ایسے وقت میں اجری جب اس کے مسلمان شدید طور پر اپنے بارے میں یہ متعین کرنے میں مصروف تھے کہ آیا وہ ہندوستانی ہیں یا مسلمان اور وہ یورپ کی زبردست معاثی کا میابیوں کا مناسب جواب ڈھونڈ نے میں اُلجھے ہوئے تھے۔

یو نیورٹی آف سدرن کیلیفیورنیا کے امریکی معیشت دان تیمورگران اپنی حالیہ کتاب (2004) اسلام اینڈمیمر (Islam and Mammo) میں استدلال کرتے ہیں کہ اسلامی معاشیات زیادہ تر ہدایاتی ہے۔ جب اسے کچھزیادہ سائنسی یا تجزیاتی قوت دینے کی کوشش کی جاتی ہے توبیہ اینے اسلامی کردار کا بہت ساحصہ کھودیتی ہے۔ مثال کے طور برایک سودسے یاک معیشت کانمونہ ایک معیاری عمومی توازن کے نمونے پر انحصار کرنے کا رُبحان رکھتا ہے، جوسوائے سودیریا بندی کے اور کوئی اسلامی مرکزی خیال اینے اندر نہیں رکھتا۔ اسلامی معاشیات زیادہ تر جدید مسلم تشخص كى تعريف كرنے ميں منهك رہا ہے۔ تا ہم بطور تشخص كى معاشيات كاس نے معاشى نظر بے كيلي ولچيب سوال أتفاع بين، جس في ماضي مين تشخص كے معاشى اور ساجى مفادات کونظرانداز کیا ہے۔اوراس طرح اس سوال سے نمٹنے کی ضرورت کونظرانداز کیا ہے کہ لوگ تشخص معتقدمسائل سے کیسے نمٹتے ہیں۔قرآن کے مطابق:حقیقت میں .....ایک خوب متعین تشخص کی ضرورت اُس ضرورت سے نبروآ زما ہے جے معاشیات کا ہر مکتب فکر تسلیم کرتا ہے، جیسا کہ خوراک، رہائش اورمعاثی تحفظ۔علاوہ ازیں، بالکل اُسی طرح جس طرح ایک شخص جس کے گھر کو نقصان پہنچاہے، وہ مرمت کی کوشش کرتا ہے اس طرح وہ لوگ جن کے شخص کا مرکز ختم ہوجائے یا اُسے نقصان پینے جائے وہ اپنی تعریف نوکریں گے اور اس بات کا ایک واضح احساس پیدا کرنے کی کوشش کریں گے کہ وہ کون ہیں۔ بیمرمت کا کام، ہوسکتا ہے، اپنے اندر ..... خود معاشیات کی تشكيل نوكرنے كى كوششوں كو بھى محيط ہو' ( قرآن2004 صفحہ 101) بياُن خدمات ميں سے ايک خدمت ہوسکتی ہے جواسلامی معاشیات نے جدید اسلامی فکر کے سلسلے میں انجام دی ہے۔ سلفی نظرید، قومیت پرسی کی طرف سے پیش کئے گئے چینی سے نمٹنے میں بھی ناکام رہا۔ قوت حاصل کرنے میں ناکام ہوکر (سوائے سعودی عرب کے )سلفیت نے اپنی تعمیر نوکر کے اور تعریفِ نوکر کے جواب دیا اور وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ بیا یک بےاصول اور کمز وراخلاقی

سلم ونهن

قوت بنتا گیا۔ سامراجیت کے بعد کے دور میں وہابیت اور سلفیت بندر ن کا کیک دوسرے میں ضم ہونے گے۔ اور 1970 کی دہائی تک عملی طور پر نا قابلِ امتیاز ہوگئے۔ ان دونوں نے اسلام کے ایک سنہری عہد کا خواب دیکھا، وہ تاریخی یوٹو پیاجس کا اُنہوں نے دعویٰ کیا کلی طور پر بازیابی اور دوبارہ دجود میں آنے کے قابل تھا۔ ید دونوں تنقیدی تاریخی چھان بین سے لاتعلق رہا اور انہوں نے جدیدیت کے چیلنے کا جواب متن کی محفوظ پناگاہ میں پسپائی اختیار کر کے دیا۔ انہوں نے اسلام کی خود کفالت پر تفاخری حد تک زور دیا اور ہمہ گیر مساوات اور طبقہ علیا کی مخالفت کی ایک الیک الیک شکل کی دکالت کی جواس حد تک پہنچ گئی کے عقلی تحقیق اور دانشوری کو اسلام کے خالص بن کے اندر برائیوں کے طور پر دیکھا جانے لگا (الفضل 2003-2008)

### بم عصر مسلم مذهبي حسيت ميس سكفا بزم

''سلفاہزم''کی اصطلاح استعال کرنے میں، میں اُس اصطلاح کو افتیار کررہاہوں جو الفضل کی طرف سے اُن کی متعدد حالیہ تصافیف میں اختراع کی گئی ہے جن میں اُس نے ہم عصر مسلم نہ ہی حسیت کی ایک شاخ کا امتواجی نظریات کا خاکہ پیش کیا ہے: جو وہابیت اور سکفِورم کے مسلم نہ ہی حسیت کی ایک شاخ کا امتواجی نظریات کا خاکہ پیش کیا ہے: جو وہابیت اور سکفِورم کے عناصر کوآ پس میں ملا تا ہے۔ (الفضل 20032002200) الفضل کے مطابق ''سلفاہزم''کے مخصوص خط وخال میں شامل ہے: جدید وُنیا میں قوت کے اداروں اور اسلامی ورثے اور روایت سے گہری بریگا نگی: ایک تفوق پسندانہ کڑو نیا میں قوت کے اداروں اور اردعائے تقوی کی کا احساس تفاخر، کی تلافی کرتا ہے: اسلام کے اصولوں کی خود کفالت میں یقین اور ادعائے تقوی کا کا حساس تفاخر، بمقابلہ ''دوسروں''کے: پدرسری، عورت بیزار اور اخراجی رُخ بندیوں کا غلبہ اور عورتوں کی ورغلانے کی قوت کا آسیب: اسلامی روایات اور مسلم بحثوں کے تنقیدی جائز دن کا استر داد: ہمہ گیر اخلاقی اقدار کی فی، اور جدید وُنیا کے ابہام کا افکار: اسلامی متون کا ساجی زندگی اور معاشرے کے اظل قل اقدار کی فی، اور جدید وُنیا کے ابہام کا افکار: اسلامی متون کا ساجی زندگی اور معاشرے کے اعلی نظم کار کے طور پر استعال: نہ ہی متون کے بارے میں لفظی، عقلیت مخالف اور تعیر مخالف نقطہ مائے نظر۔

سکفاہزم نے اپنے آپ کو اسلامی متون کی حفاظت کے اندر محفوظ کرلیا ہے۔ ان متون کو قار کین کے ایک متون کو قار کین کے ایک متحف کے طبقے کی طرف سے، اپنی رجعت پندانہ قوت کی توثیق کرنے کیلئے، اپنے مقصد کیلئے استعال کیا جاتا ہے۔ مدلّل مدافعت کا رول کے برعکس جنہوں نے مغربی اداروں کے ساتھ اسلام کی مطابقت کو ثابت کرنے کی کوشش کی ، سلفابسٹ اسلام کو بطور مغرب مخالف

مسلم ذبهن

نظریے کے بیان کرتے ہیں۔ وہ یہ دلیل دیتے ہیں کہ سامراجیت نے مسلمانوں کے اندر افاخرذات کی کمی اور احساسِ کمتری کے نیج بودیتے تھے۔ سلفابسٹوں کیلئے زندگی میں صرف دو راستے ہیں: خدا کا راستہ، لیعنی سیدھاراستہ، اور شیطان کا راستہ یا ٹیڑھاراستہ۔ سیدھاراستہ الوہی قانون میں محفوظ ہے، جس کی اطاعت کی جانی ہے اور بھی اُس کے بارے میں بحث مباحثہ نہیں کرنا، اُسے انسانیاتی یا فلسفیانہ بحثوں کے اطلاق کے ذریعے کمزور نہیں کرنا نہاس کی نفی کرنی ہے۔ سلفابسٹ یہ استدلال کرتے ہیں کہ نسائیت، جمہوریت یا حقوق انسانی جیسے مغربی تصورات کو اسلام کے ساتھ متحد کرکے یا اُنہیں اسلام کے ساتھ کے طور پر فتی کرکے مسلمان سیدھے راستے کے بین۔

اس طرح استدلال کر کے وہ متون کے کردار کومبالغۃ میز طور پر بیان کرتے ہیں اوراُس انسانی عامل کے کردار کو کم کرتے ہیں جوان کی تعبیر کرتا ہے۔سلفابسٹ نمونے میں ،تعبیر کرنے والے عاملوں کے موضوعی خیالات، متن میں محفوظ الوہی احکام کی تعیل اور نفاذ کیلئے بے محل ہیں۔اس نمونے میں ،ایسے عوامی مفادات جیسا کہ معاشر نے کوعور توں کے جنسی بہکاوے سے محفوظ رکھنے کی تجربی طور پر تقدیق ہو تکتی ہے اور اس سے حفاظت ہوئی چاہیے۔ دوسری طرف انسانی وقار ، محبت اور رحم اور ہمدردی کے بارے میں اخلاقی ،اخلاقیاتی اور جمالیاتی جائز ہے۔ایس خوبیوں جن کی مقدار کا تعین تجربی طور پڑئیں ہوسکتا کونظر انداز کرنا چاہیے۔

الفضل بی تابت کرتا ہے کہ سلفایز م، جدید اسلام میں کس طرح ایک وسعت پذیر، غالب اور جاری وساری الہیاتی رُخ بندی بن گیا ہے۔ اس نمونے پر کسی بھی تنقید کوا پسے اُڑا دیا جاتا ہے جیسا کہ اُس تنازعے سے ظاہر ہے جو مرحوم مسلم عالم محمد الغزالی (1989ء) کے گرد ہالہ بنائے ہوئے ہے، جس نے اس کے چند بنیادی دعاوی کو چینج کیا اور دنیا میں اسلام کی تصویر کو سنے اور جنونیت کے افعال کو جاری رکھنے کی وجہ سے اُن پر تنقید کی۔ اُس کی سلفا بسٹوں کی طرف سے وسیع پیانے پر ندمت کی گئی جنہوں نے اُس کے محر کات اور استعداد پر سوالات اُٹھا گے۔ (ویکھئے الفضل 2003 صفحہ 6-60) بہت ہی الہیاتی رُخ بندیوں کی طرح سلفا بزم بھی اپنا اظہار متوازن افران شکلوں دونوں میں کرتا ہے۔ اس کے متوازن اظہارات کو جماعت اسلامی اخوان المسلمین، پارٹی اسلام ملائشیا (PAS) اور اسی طرح کی تحریکات میں دیکھا جاسکتا ہے جبکہ اس کے انتہائی اظہارات کی نمائندگی القاعدہ اور طالبان جیسے گروپ کرتے ہیں۔

مسلم ذبهن

اس باب کے آغاز میں بیان کئے گئے افعال، بہت سے مسلمانوں کے اندرائی سوچ کے اندازی واضح علامات ہیں، جو آزادی کے مصنوی احساس، کنٹرول، تحفظ اور قوت کی قدرافزائی کرنے کی سطح پر آگئ ہے، بلالحاظ اس کے اخلاقی اور ساجی نتائج کے سامراجیّت کے تجربات، اندھا دُھند قومیت پرسیّ، اسلام کی سرزمینوں میں قومی منصوبی کی ہمہ گیرنا کامی، جابرانہ آمرانہ ریاسی وھانچوں کے غلبہ نے مسلم عوام کے اندراخلاقی جمود کی پرورش کی ہے اور سلفا بزم کوجنم دیا ہے۔ انفضل کا تجزیدا کرچہ بہت نفوذ پذیر ہے لیکن یہ ہم عصر مسلم معاشروں اور ہم عصر مسلم حسیت کے اندر سلفا بزم کے نفوذ کی کوئی تجربی شہاوت پیش نہیں کرتا۔ تا ہم ایس تجربی شہاوت مسلم مذہب پیندی کی میرے اپنے کثیر الملکی مطابع سے دستیاب ہے۔ میرے نتائج سے اس مسلم مذہب پیندی کی میرے اپنے کثیر الملکی مطابع سے دستیاب ہے۔ میرے نتائج سے اس کی نہی حدیث بیندی کی میرے الیے کہ سلفا بزم کس حد تک مختلف ملکوں میں رہنے والے جدید مسلمانوں کی نہی حدیث بیل جملکتا ہے۔

# ہم عصر مسلم مزہبی حسیت میں سلفاہزم: ایک تجربی

جیسا کہ باب اوّل میں بیان کیا گیا مسلم مذہب پندی کا ایک جائزہ انڈونیشیا، پاکستان، ملائشیا، ایران قزاقستان مصراور ترکی میں روب عمل لایا گیا۔ اس میں اُن مسلم جواب وہندوں کی طرف سے اسلام کے تقور کے بارے میں جوابات شامل تھے جن کا انٹرویولیا گیا۔ اُس مطالعہ نے جو میں نے کیا ذہبی عقیدے، تصورات اور یقین کے بارے میں چوالیس شقوں کوا پی فہرست میں شامل کیا۔ یہ بیانات، مسلم معاشروں پر پچھ بنیادی ساجیاتی متون سے رہنمائی عاصل کرنے کے بعد تیار کئے گئے جوالیہ صفین کی طرف سے لکھے گئے جیسا کہ فضل الرحمٰن آرنے گیلز، کو بلیونٹگمری وائے، محمد ارکون، اور فاطمہ مرنیسی۔ جواب دہندوں سے پیش کئے گئے بیان پر درج ویلی جوابات میں سے کوئی ایک دینے کی درخواست کی گئی: قوی طور پر انفاق کرتا ہوں، کی سے تقریبا چھ ہزار جواب دہندوں کا انٹرولوکیا گیا۔

بیاک کی جواب نہیں کی محار اور جوابات کو درج ذیل درجات دیئے گئے:۔ (۱) قوی طور پر انفاق (۲) انفاق، (۳) یقین نہیں (۲) غیرشفق اور (۵) شدید طور پر غیرشفق۔ اس کا مطلب ہے کہ ہر بریان کے لئے جواب دہندہ ایک سے لے کر ۵ تک کا شاریاتی سکور عاصل کرسکتا تھا۔ ہربیان بیان کے لئے جواب دہندہ ایک سے لے کر ۵ تک کا شاریاتی سکور عاصل کرسکتا تھا۔ ہربیان بیان کے لئے جواب دہندہ ایک سے لے کر ۵ تک کا شاریاتی سکور عاصل کرسکتا تھا۔ ہربیان

هم ونهن

کیلئے، تمام جواب دہندگان اور ساتھ ہی ساتھ ہر ملک کیلئے اوسط سکور ثکالا گیا۔ پنچ جدول نمبر 1 ایسے بیس بیانات دیتا ہے جو بلندترین اوسط سکور کے حامل ہیں۔ 2 سے پنچ کا اوسط سکور بیہ اشارہ کرتا ہے کہ جواب دہندوں نے بیان کے ساتھ قوی طور پر اتفاق کیا اور 2 اور تین کے درمیان اوسط سکور بیا شارہ کرتا ہے کہ جواب دہندوں نے بیان کے ساتھ اتفاق کیا۔

(جدول نمبر 2.1 بعض فرہی عقائد کے ساتھ اتفاق رائے کی ہدتت صفحہ 70 تا 72 پر)

سلم ذهبن

اور مصونیت کے بارے میں بہت شدیدا حساسات رکھتے ہیں۔ جیسا کہ درج ذیل بیانات کے ساتھ شدید موافقت سے ظاہر ہوتا ہے'' قرآن اور سنت وہ تمام لازی مذہبی اور اخلاقی سچائیاں اینے اندر رکھتے ہیں جن کی ضرورت پوری نسلِ انسانی کو اب سے لے کر ابدتک ہوگی۔'' قرآن اور سنت ، موجودہ اور مستقبل کے معاشروں کے نقاضوں کو پورا کرنے کیلئے مکمل طور پرخود فیل ہے'' اور '' کوئی بھی ریاست اُس وقت تک نامکمل ہوگی جب تک کہ وہ قرآن کی پیش کردہ شریعت میں موجود اخلاقی اقدار اور اللہ پر بطور اخلاقیات اور انصاف کے حامی کے یقین پر ہنی نہ ہو'۔ اگر ہم موجود اخلاقی اقدار اور اللہ پر بطور اخلاقیات اور انصاف کے حامی کے یقین پر ہنی نہ ہو'۔ اگر ہم معاشرہ ایک قائل حصول نصب العین ہے اور اُنہیں اسے قائم کرنے کیلئے جدو جہد کرنی چا ہے: یہ معاشرہ ایک قائدین کو واضح مذہبی ایقانات کا حامل ہونا چا ہے، جے وہ اخلاقی اور سیاسی فیصلے کرنے میں استعال کریں۔ علاوہ ازیں اس مطالع کے نتائج کے مطابق زیادہ تر مسلمان سے یقین رکھتے ہیں کہ لوگ اس وفت تک آزاد ہوتے ہیں جب تک کہ وہ مقدّس کتب میں بیان کی گئی اخلاقی اور خذبی مطابق ذیادہ کے اندر رہ کرکام کریں۔'

اگرہم اس مطالع کو سنجیدگی سے ایس تو بی فام ہر کرتا ہے کہ وہ سب پچھ جس کی ایک یوٹو بیائی معاشرے کے قیام کیلئے ضرورت ہے، وہ مقدیل کتب میں پیش کئے گئے اصولوں کی مسلمانوں کی طرف سے گہری تفہیم ہے۔ ان اعتقادات کے اندر پوشیدہ نہ ہی رُخ بندی، ایک الی نسلی برزی کے خواہاں کٹر نظر یے کی طرف اشارہ کرتی ہے جوانسانی فطرت کو نا قابلی تغیراور متعین بچھتی ہے، اور قرآن اور سنت رسول میں پیش کئے گئے انسانی کردار کے بارے میں قواعد وضوابط میں کئی بھی تبدیلی کو غیر ضرورت نہیں ہے کہ السی خیالات جدید ساجی سائنس کے علم کے خلاف ہیں، جو بیرائے رکھتا ہے کہ انسانی فطرت بھی ایسے خیالات جدید ساجی سائنس کے علم کے خلاف ہیں، جو بیرائے رکھتا ہے کہ انسانی فطرت بھی اور سیاسی قائدین کو والی سے تھیل پڑیہ وتی ہے، اور (ایسے خیالات) نہ ہی متون کے نہ ہی اور سیاسی قائدین کے ہائیوں استعمال کی گئے اکش پیدا کرتے ہیں کہ وہ اپنی رجعت پہندانہ تو وت کو خلاف میں بیا کے جاتے ہیں، کین جس شدت سے آئیس مانا جاتا ہے وہ ہر مسلمان ملک میں ایک جیسی نہیں ہے۔ ایسے رویے معر، انڈ و نیشیا، ملاکشیا اور پاکستان میں شدید ترین ہیں اور ایران، قزاقستان اور باکستان میں شدید ترین ہیں اور ایران، قزاقستان اور ترکی میں نیبا شدید سے لے کرمتوازن حد تک شدید ہیں

ه مسلم ذبهن

یہ جہادت ''اسلامی قانون' کوسلم مما لک میں نافذکر نے کیلئے بہت شدت سے جایت کو ظاہر کرتی ہے۔ جواب دہندگان، ارتداد، چوری اور سود سے متعلقہ حدود قوانین کے نفاذکی بہت شدت سے جمایت کرتے ہیں۔ انسانی آزادی کے مقصد کو ذاتی پیجیل اور بردھوتری کے ایک ذریعے کے طور پرنہیں۔ بلکہ مقدس کتب میں پیش کئے فرائض اور ذمہ داریوں کو پورا کرنے کے ایک طریقے کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔ یہ چیز جمہوریت اور ذاتی آزادی جمیسی جدیدتر قیوں کو اسلامی تعلیمات سے متصادم بنادیتی ہے۔ ارتداد کے قوانین کے نفاذکی شدید جمایت، اسلامی معنی اور تقیدی جائز ہے کو نا قابل قبول اور حدکی سزا کے تالع کردیتی متون اور روایات کے کسی بھی عقلی اور تقیدی جائز ہے کو نا قابل قبول اور حدکی سزا کے تالع کردیتی مسلمانوں کی اتنی اہم اکثریت کی طرف سے کیوں جمایت کی جائی ہے یا کم از کم اُنہیں برداشت کیاجا تا ہے۔ حضرت مجد اور نیاج چار خلفا کی طرف سے کیوں جمایت کی جائی ہے یا کم از کم اُنہیں برداشت کیاجا تا ہے۔ حضرت مجد اور تعلیمات ، جسیا خطوط پر ایک مثالی مسلم معاشر ہے کو تشکیل دینے کی شدید جمایت، سلفی نظریات اور تعلیمات ، جسیا کہ دوہ پہلے بیان کئے گئے ہیں، کے ساتھ مطابقت رکھتے ہیں۔

الک مرتبه پھرید بات کہ ایسے خیالات کی شدّت کچھسلم ممالک میں دوسرے مسلم ممالک سے زیادہ ہے۔

یہ مضبوط عقیدہ کہ اسلامی تشخص، محض اسلامی عقائد اور فرائض کے ساتھ تمسک کے ذریعے ہی تقمیر ہوسکتا ہے۔ متعدد سوالات پیدا کرتا ہے، نہ صرف غالب طور پر غیر مسلم مما لک میں رہنے والے مسلمانوں کیلئے بلکہ اُن مسلمانوں کیلئے بھی جو قزاقستان اور ترکی جیسے مسلمان مما لک میں میں رہتے ہیں، جن کے ہاں سیکولر آئین ہیں جو بعض مسلم قوائین کی پیروی پر پابندیاں عائد کرتے میں یا قانون تکثیریت کی گنجائش اپنے اندر کھتے ہیں، یہ چیز بھی تج بی حقیقت کے ظاف جاتی ہے کہ جبکہ بہت سے مسلمان اپنے اسلامی تشخص کی تقمیر اپنے ندہب پر عمل کرنے سے کرتے ہیں، وہیں پر مسلمانوں کی ایک اچھی خاصی تعداد اپنے نہ ہی تشخص کی بنیاد خاندان ، سل اور موروشیت میں رکھتے ہیں (حسن 2002)۔

ایسانقط نظرا پسے کثیر راستوں کی ہم زیستگی کیلئے کوئی سیاسی اور ثقافتی گنجائش پیدائہیں کرتا جن کے ذریعے جدید معاشروں میں مسلم معاشروں کی نتمیر ہوتی ہے۔ جدول نمبر 1 میں مہیا کی گئی شہادت کا ایک نمایاں پہلو ہیہ ہے کہ خواتین مخالف اور یدرسری مسلم ذبن

رویے جدید سلم حسیت میں گہری جڑیں پکڑے ہوئے ہیں۔ مسلمان خواتین کی طرف سے اسلامی لباس کے ضوابط کی پیروی کے بارے میں اعتقادات کی شدّ تا ٹرفینشی، ملائشی، پاکستانی، مصری اور ایرانی جواب دہندوں کے ہاں خاص طور پر نمایاں ہے۔ یہ چیز ،خواتین کے سلسلے میں اخراجی رواجات کیلئے شدید حمایت کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ یہ شہادت شدید خواتین مخالف اور پدرسری روّیوں کی طرف اشارہ کرتی ہے اور عورتوں کی جنسی کشش کے بارے میں جنون کی غیر معمولی سطح کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ عورتوں کو جنسی طور پر اُکسانے والی سمجھا جاتا ہے۔ مردوں کو خطرے میں ڈالنے سے بچانے کیلئے اُنہیں علیحدہ کردینا چاہیے۔ ایسے رویے مسلمان مردوں کو خطرے میں ڈالنے سے بچانے کیلئے اُنہیں علیحدہ کردینا چاہیے۔ ایسے رویے مسلمان جنسی غلطیوں پر ہمیشہ اور منفر دطور پر عورتوں کی جنسی کشش کی طرف سے اُکسایا جاتا ہے۔ ایسے خنسی غلطیوں پر ہمیشہ اور منفر دطور پر عورتوں کی جنسی کشش کی طرف سے اُکسایا جاتا ہے۔ ایسے خنیالات نہ صرف عورتوں بلکہ مردوں کیلئے ذلّت آمیز اور اہانت افز اہیں۔ پھر بیہ بات کہ یہ خیالات نہ صرف عورتوں کی نبیت کم نمایاں ہیں۔

پدرسری ساتھ ہی ساتھ زن بیزاری کے روقہ ن کا اظہارا یہے بیانات سے اتفاق سے ہوتا ہے ''اگر مردعورتوں کے داروغہ نہ ہوں تو عورتیں انسانی اقدار کو بھلادیں گی اور خاندانی زندگی انتشار کا شکار ہوجائے گئ'۔انسانی خاندان کی اہمیت کو بیاستدلال کئے بغیر بھی کہ بیصرف مردوں کے عورتوں پر غلبہ سے ہی بچایا جاسکتا ہے۔ اس قتم کا روبیا اسلامی متون میں پائے جانے والے جنسی برابری کے اصول کے بالکل خلاف جاتا ہے۔ (مرینسی 1989: رحمان یائے جانے والے جنسی برابری کے اصول کے بالکل خلاف جاتا ہے۔ (مرینسی 1989: رحمان لیائی جانے کہ پدرسری رویے ترکی اور قزاقتان میں کم نمایاں تھے، پھر بھی عورتوں کے لباس کے قواعد، پدرسری، اورزن بیزاری کے بارے میں رویوں کا غلبہ اس بات کو واضح کرتا ہے کہ کیوں غیر قانونی جنسی مباشرت اورزنا کے خلاف اسلامی قوانین کی اس قدرزیادہ حمایت بہت سے مسلم ممالک میں بٹنی جائی ہے۔ بیاس بات کی بھی وضاحت پیش کرتی ہے کہ بہت سے ہم عصر اسلامی ممالک میں خواتین کو برابر کے بات کی بھی وضاحت پیش کرتی ہے کہ بہت سے ہم عصر اسلامی ممالک میں خواتین کو برابر کے شہری حقوق حاصل نہیں ہیں۔

جائزے میں اسلامی بنیاد پرست ایسے تعلیم یافتہ اور مہذب مسلمان نظر آتے ہیں جو مسلمانوں کی معاشی، سیاسی اور اخلاقی بہبود کے بارے میں ریاست کی نااہلیت کے بارے میں فکر مند نظر آتے ہیں، اُن کی تحریک کا مقصد آج مسلمانوں کو متاثر کرنے والے منفی حالات کی

سلم ذبن

اصلاح نظر آتا ہے: دوسر نے لفظوں میں بنیاد پرستوں کی تحریکیں جدیدیت کے منفی اثرات کا مقابلہ کرنا چاہتی ہیں۔ جواب دہندگاں نے جدول نمبر 1 میں تمام بیانات کے ساتھ عام طور پر اتفاق رائے کا اظہار کیا سوائے آخری بیان کے جس میں بہ کہا گیا ہے بیمکن یا حقیقت پندانہ نہیں ہے کہ شریعت کے قانون کی بنیاد پر ایک پیچیدہ جدید معاشرے کا قیام عمل میں لایا جائے۔ بہت سے جدت پندمسلمانوں کو بظاہر اس بارے میں پچھشکوک ہیں کہ ہم عصر مسلم معاشروں میں اسلامی شرعی قانون کا نفاذ اُن کے مسائل کی شدت کو کم کرے گا۔ یہ چیز باوجود اس شہادت میں اسلامی شرعی قوانین کا نفاذ اُن کے مسائل کی شدت کو کم کرے گا۔ یہ چیز باوجود اس شہادت کے بیج ہو، جو متعدد مطالعات سے واضح ہوئی ہے جو یہ ظاہر کرتے ہیں اور تجویز پیش کرتے ہیں کہ اسلامی شرعی قوانین کا نفاذ اُسلم معاشروں کے سیاسی ، معاشی اور ساجی مسائل کیلئے کوئی امرت دھارانہیں ہے۔ (قرآن کے 2000، حسن 2008)

اس سروے کے اعداد وشار کا تجزیہ یہ بھی ظاہر کرتا ہے کہ مرد جواب دہندگان عورتوں کی نسبت زیادہ شدید سلفابسٹ اسلامی فرہبی حیثیت رکھنے کے روادار تھے۔انفرادی مسلم ممالک میں مضبوط سلفابسٹ اسلامی فرہبی حسیت اور جینس،عمر اور تعلیمی درجات کے مابین کوئی کیساں باہمی ربطنہیں تھا۔

اتفاق رائے کی شرح کو استعال کرتے ہوئے مطابعے میں شامل سات ممالک میں سے ہرایک کیلئے اُن کی سلفابسٹ راسلامی رُخ بندی کی شد ت کے مطابق درجہ بندی کا واحد معیار حاصل کرنے کیلئے ، جدول نمبر 1 میں تمام شقوں کا مرکب عالمی اوسط نکالا گیا۔ اس تجزیہ کی رپورٹ جدول 2.1میں دی گئی ہے جو بین ظاہر کرتی ہے کہ پاکستانی ،مصری، ملائشیائی اور انڈونیشی جواب دہندگاں،ایران،ترکی اور قزاقستان کے اپنے متقابلین کی نسبت زیادہ سلفابسٹ یا اسلام پیند تھے۔ جدول 2.2 سلفابسٹ راسلام پیندی کی حسیت کی شدت بلی ظ ملک، جنس ،عمر اور تعلیم:

| لات ا               | ش    | ملک   |
|---------------------|------|-------|
| ا تفاقِ رائے کی سطح | اوسط |       |
| بهت شدید            | 1.91 | عالمي |
| بهت شدید            | 1.85 | 2/2   |
| ا تفاق رائے کی سطح  | اوسط |       |

مسلم ذہن

| شديد                                 | 2.04 | خواتين                                                     | <u> </u> |
|--------------------------------------|------|------------------------------------------------------------|----------|
| بهت شدید                             | 1.92 | 267                                                        |          |
| بهت شدید                             | 1.88 | 4-26                                                       | 10)      |
| بهت شدید                             | 1.91 | 55-41                                                      |          |
| شدید                                 | 1.98 | 55<                                                        |          |
| بهت شدید                             | 1.79 | <ہائی سکول                                                 |          |
| شديد                                 | 2.16 | ىهائى سكول                                                 | ) ·      |
| بهت شدید                             | 1.81 | يو نيور <i>ڪ ا</i> پيشه درانه                              |          |
| بهت شدید<br>به <b>ت</b> ش <b>دید</b> | 1.52 | ياكتان                                                     |          |
|                                      |      | خبن، عمر اور تعلیم سب کے کحاظ                              |          |
|                                      |      | سے یکسال طور پر بہت شدید                                   |          |
| بهتشديد                              | 1.58 | مصر                                                        |          |
|                                      |      | جنس، عمر اور تعلیم سب کے لحاظ<br>سے میکسال طور پر بہت شدید |          |
|                                      |      | سے یکسال طور پر بہت شدید                                   |          |
| بهتشديد                              | 1.68 | ملائشیا<br>جنسعمراورتعلیم سب کے لحاظ سے                    |          |
|                                      |      | مبس عمر اور تعلیم سب کے کحاظ سے<br>یکسال طور پر بہت شدید   |          |
| بهتشديد                              | 1.94 | میسان طور پر بہت سکدید<br>انڈونیشیا                        |          |
| بهت شدید                             | 1.94 |                                                            |          |
| יאָבי <i>אנאַ</i><br>יאָדי װג עַ     | 1.94 | مرد<br>خوا تین                                             |          |
| بهت مدید<br>بهت شدید                 | 1.87 | 26>                                                        |          |
| بهت تدییر<br>بهت شدید                | 1.94 | 40-26                                                      |          |
| ہے ترپیر<br>اتفاق رائے کی شطح        | اوسط | 70-20                                                      |          |
| 00=300                               |      |                                                            | l        |

مسلم ذبمن

| شديد                    | 1.97 | 55-41                                                      | <u> </u> |
|-------------------------|------|------------------------------------------------------------|----------|
| شديد                    | 1.97 | 55<                                                        |          |
| شديد                    | 2.02 | < ہائی سکول                                                |          |
| بهت شدید                | 1.91 | ہائی سکول                                                  |          |
| بهت شدید                | 1.95 | يو نيورسڻي/پيشه درانه                                      |          |
| شديد                    | 2.70 | ועוט                                                       |          |
| شديد                    | 2.60 | 3/                                                         | ) `      |
| شدید<br>شدید<br>غیرمنفق | 3.08 | خواتين                                                     |          |
| شديد                    | 2.06 | 267                                                        |          |
| شدید<br>غیر شفق         | 2.36 | 40-26                                                      |          |
| غيرشفق                  | 3.05 | 55-41                                                      |          |
| غيرشفق                  | 3.83 | 55<                                                        |          |
| شديد                    | 2.84 | ہائی سکول یا اُس سے پنیچ<br>یو نیورسٹی رپیشہ درانہ<br>نژکی |          |
| شديد                    | 2.66 | يو نيورسڻي/پيشه درانه                                      |          |
| شديد                    | 2.73 | <i>ژ</i> ر کی                                              |          |
|                         |      | جنس اور عمرکے لحاظ میساں پر                                |          |
|                         |      | بهت شدید                                                   |          |
| شديد                    | 2.37 | بهت شدید<br><ہائی سکول                                     |          |
| شديد                    | 2.77 | <b>ب</b> ائی سکول                                          |          |
| غيرشفق                  | 3.11 | ہائی سکول<br>یو نیورسٹی/پیشہورانہ<br>قزاقستان              |          |
| شديد                    | 2.91 | قزاقستان                                                   |          |
| شديد                    | 2.86 | 3/2                                                        |          |
| ا تفاق رائے کی سطح      | اوسط |                                                            |          |

سلم و بهن

| غيرشفق  | 2.97 | خوا تين                       |
|---------|------|-------------------------------|
| شديد    | 2.83 | 26>                           |
| غيرمتفق | 2.98 | 40-26                         |
| شديد    | 2.88 | 55-41                         |
| شديد    | 2.86 | 55<                           |
| غيرشفق  | 3.00 | <ہائی سکول                    |
| شديد    | 2.92 | ما ئى سكول                    |
| شديد    | 2.45 | يو نيور <i>ڪ ر</i> پيشه ورانه |

1.957 بہت شدیدا تفاق رائے

1.96-2.95 شديداتفاق رائے

>2.96 غير متفق

یے بتائج ظاہر کرتے ہیں کہ جہاں بہت سے مسلم ممالک شدید سلفاہ سے دوسرے ملک میں رُخ بندی کا اظہار کرتے ہیں، وہیں پراس رُخ بندی کی شد ت ایک ملک سے دوسرے ملک میں مختلف ہے۔ یہا فتا نیادہ مکن طور پرانفرادی ملک کے سیاسی، ساجی اور معاشی دائر وی خطوط سے توجید پاتے ہیں۔ قزاقت تان بیسویں صدی کا بہت ساحصہ ایک کمیونسٹ مذہب مخالف ملک رہا ہے۔ اسی طرح ترکی کے زیادہ جواب دہندوں کی طرف سے زیادہ شدید سلفاہ سٹ ااسلام پندانہ نہ ہی کر خ بندی کے نہ ہونے کے چیچے جدیدترکی کی سیکولر سیاسی تاریخ ہے۔ مطالعہ شدہ ممالک میں ایران واحد نہ ہی حکومت والا ملک ہے۔ لیکن ایران کے جواب دہندگان نے نسبتا کمزور، سلفاہ سٹ ااسلام پندانہ رُخ بندی کا اظہار کیا ہے۔ ممکنة شریحات: ایران غالب طور پر کمرور، سلفاہ سٹ اسلام پندانہ رُخ بندی کا اظہار کیا ہے۔ ممکنة شریحات: ایران غالب طور پر ایک شیعہ ملک ہے اور شیعہ ازم ایخ شی متقابل کی نسبت زیادہ دانشور ہونے کا رُجان رکھتا ہے۔ دوسری وجہ یہ ہوئے کی طرف مائل ہوتا ہے۔ (حسن 2002) ملائشیا پاکستان اور مصر کے ہواب دہندگان میں سلفاہ سٹ حسیت، بلالحاظ جنس، عمر اور تعلیمی قابلیت کے بہت شدید جواب دہندگان میں سلفاہ سٹ حسیت، بلالحاظ جنس، عمر اور تعلیمی قابلیت کے بہت شدید شیا میں سے عرکے ساتھ معکوں طور پر مر بوط تھی اور ایرانی اور قراقتانی خواتین نے بہت شدید

مسلم ذبهن

سلفابرم کومسر دکردیا۔ ترکی اور قزاقستان میں اس کا تعلیمی قابلیت کے ساتھ پیچیدہ تعلق تھا۔ سلفابرم اور ساجی آبادیاتی عوامل کے درمیان تعلق کے بیمتنوع نمونے مختلف ممالک کے منفرد ساجی حالات کا نتیجہ ہیں۔

### اختتامی رائے:

اسلامی مذہبی حسیت ایک علامتی بحث ہے جو گہرائی کے حامل مذہبی عقائد کو اظہار دیت ہے۔تعبیری حلقوں کا ایک ماحصل ہونے کے ناطے بیا پسے ایقانات اور نصب العین مہیا کرتا ہے جوساجی حقیقت کا اشار یہ بنانے کیلئے بنیادی متون کا کام دیتی ہے۔

میں نے بیاستدلال کیا ہے کہ سلفا سٹ اسلام پندانہ بحث نے مسلمانوں کے اندرالیک خاص اثر حاصل کرلیا ہے۔ اوپر پیش کی گئی تجربی شہادت بہت سے مسلمانوں کے اندراسلامی متون میں خود کفالت پر گہر ہے یقین کو ظاہر کرتی ہے۔ (قرآن وحدیث) اوران کی طرف ایک ایسے رویے کو جو فظی ، خلاف عقل اور خلاف تشریح ہے۔ مذہبی متون کو اخلاقی اور مذہبی رہنماؤں کے طور پرنہیں بلکہ ایک ایسے ذہن کیلئے محفوظ پناہ گاہ کے طور پر دیکھا جاتا ہے، جوجد بدیت کے پیش کردہ چیلنے کا سامنانہیں کرسکتا، اور بڑی حد تک اس کا مخالف ہے۔

ایسے ذبنی رویے کو نیکی کا دکھاوا کرنے والا تفاخر پیند، تفوق پیند اور کٹر کانام دیاجاسکتا ہے۔ یہ اسلامی دنیا کی عمومی معاشی سابی اور تکنیکی پسماندگی سے پیدا ہونے والی برگا گی اور بہتو تی کے احساس کی تلافی کرتا ہے۔ مزید بید کہ بیشد پد پیدرسری اور زن بیزاری کے رویوں کی خصوصیات رکھتا ہے جو مسلمان خواتین کو برابر کے شہری حقوق سے محروم کرتے ہیں اور عورتوں کی جنسیت اور غیر محفوظیت کے جنسی شش کے ضبط کی نشاندہی کرتے ہیں، اور مسلمان مردول کی جنسیت اور غیر محفوظیت کے اہم سوالات اُٹھاتے ہیں۔

جدید مسلم حسیت کے اس دھارے کو، پچھلی تین صدیوں کے دوران مسلمانوں کے تاریخی تجربے کے ماحصل کے طور پر دیکھا جاسکتا ہے۔ وسیع پیانے کے ساجی اور سیاسی عوامل نے اس کو تشکیل دینے میں بہت اہم کر دارا داکیا ہے، اور یہی عوامل مختلف مما لک میں اس کی شدت میں فرق کی وضاحت کر سکتے ہیں۔ اس کی تفہیم کیلئے فرق کی وضاحت کر سکتے ہیں۔ اس کی تفہیم کیلئے ضروری ہے۔ جیسا کہ 11/19 وراس کے بعد کے حالات نے ثابت کیا ہے، سلفا ہزم کے پیروکار شدید تباہی کے افعال کو بہت بار کی سے انجام دینے کی اہلیت رکھتے ہیں۔

هم ذبهن 8

لیکن کیاسلفابرنم اُس طرزی وُنیا پیدا کرسکے گالیکن ۱۹۱۱وراس بات کے آغاز میں بیان کئے گئے افعال میں پیدا کرنے والی منطق میں مضم ذہانیت، زیادہ سے زیادہ ،مسلم تشخص کو بہتر بنانے کی ، ایک نتائج سے بے پروا اور بے رجمانہ کوشش کی نمائندگی کرتی ہے۔ درحقیقت اس ذہبنیت کواس بات کی کوئی پروانہیں ہے کہ اُس طرح کی وُنیا کیسے وجود میں لائی جائے جو وُنیا کے بیشتر مسلمان اپنی خاطر اور آنے والی مسلمان نسلوں کی خاطر دیکھنا پیند کریں گی۔ کیا مسلمانوں کی موجودہ نسلیں سلفابزم کو کنارے لگانے کے چیلنج سے نمٹنے کے قابل ہوں گی؟ یا کیا وہ اس سے مخلوب ہوجائیں گی اوراس عمل میں خود کنارے لگ جائیں گی؟ غالبًا آج کے مسلمان دانشوروں کے سامنے سب سے زیادہ اہم چیلنج یہی ہے۔

سلم ذبن

### بابسوم

# مذہب ہونے کے بارے میں: مذہبی بیان کے طرز

فرهب اورمسلم شخص:

ندہب اخلاقی طور پرایک مربوط اور بامعنی زندگی تخلیق کرنے کیلئے ذرائع مہیا کرتا ہے۔
فلنے اور عمرانیات میں ایک طویل مسلمہ روایت ہے، جو معاشرے کے ندہجی اصولوں اور اخلاقی
کردار اور اس کی سیاسی نظیم کے درمیان ایک تعلق کی تصویر کشی کرتی ہے۔ ایسے قابل لحاظ امور،
نہبی پیان کے مطالعے کو اہم عمرانیاتی اہمیت سے مالا مال کرتے ہیں۔ کیونکہ فدہب مسلم شخص کا
جو ہر ہے، لہذا فدہجی پیان مسلم شخص کی شہادت بھی ہے اور اس کا اظہار بھی مسلم مذہب پرستی یا
فدہجی پیان کا تجویہ، اسلامی حسیت کی نوعیت اور اُس کردار کی، جویہ مسلم معاشروں کی سیاسی اور
ساجی نظیموں کو تشکیل دینے میں اداکرتی ہے، بنیادی بصیرت مہیا کرسکتا ہے۔
ساجی نظیموں کو تشکیل دینے میں اداکرتی ہے، بنیادی بصیرت مہیا کرسکتا ہے۔

مسلمانوں کے ہاں، ندہبی پیان (ندہب پرتی) کی نوعیت اور اس کے مشمولات کے بارے میں خاصا مباحثہ ہے، جس کا ایک مسلمان کو مسلمان ہونے یا سچا مومن ہونے کیلئے اظہار کرنا چا ہیں۔ اس بحث میں ایک بنیادی دعوئی ہے ہے مسلمان ہونے کیلئے ، طرزعمل کی سطح پر اخلاقی سطح پر اور بصیرتی سطح پر فذہبی خدا پرستی کی شہادت ہونی چا ہیں۔ اسلامی فلسفہ اور الہیات میں اس موضوع سے نمٹنے کیلئے تو فیجی الٹر پچرکا وسیع سرمایہ موجود ہے (رحمان 1988: مودودی 1973: قطب 1953: واٹ 1979: ایس پوزیٹو 1999: علی موجود ہے (رحمان 1988: مودودی 1973: قطب 1953: واٹ 1979: ایس پوزیٹو 1999: علی موجود ہے دوموز وں اسباب اس قسم کے مطالعے کی غیر موجود گی کی توجیبہ کرتے ہیں۔ اول ، مسلم معاشروں میں عمرانیاتی علم ، خاص طور پر اسلام کی عمرانیات کے شعبے میں ، نسبتا ہیں۔ اول ، مسلم معاشروں میں عمرانیاتی علم ، خاص طور پر اسلام کی عمرانیات کے شعبے میں ، نسبتا ترقی پذیر ہے ، جو اس قسم کے مطالعات کو اختیار کرنے کو مشکل بنادیتا ہے ، اور دوم ، اسلامی فرقہ پرستی ایسے مطالعات کو شدید تھناوات سے معمور بنا دیتی ہے جو دُشمنی کی حد تک چلی جاتی ہے۔

مسلم فرنهن

تاہم اس کا مطلب بینیں ہے کہ مسلمان ایسی آرادیے سے کتراتے ہیں۔روزمرہ کے تجربے کی سطح پر بہت سے مسلمان اپنے ساتھی مسلمانوں کی فرہبی خدا پرستی کے بارے میں آرا کا اظہار کرتے رہتے ہیں۔

عمرانیات اورعموی فہم اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ نم ہی ہونے کے مختلف لوگوں کے نزدیک مختلف معنی ہوسکتے ہیں۔ یہ بات اُن جواب دہندوں کی طرف سے آنے والے رقبطوں اور آراسے واضح تھی جن کا انٹر و یو مختلف تحقیقی مراکز پر اس سروے کے سوالنا ہے کو ترتیب دینے اور ابتدا کی آزمائش کے عمل کے ایک جصے کے طور پر کیا گیا جسے اس مطالع میں ابتدائی معلومات حاصل کرنے کیلئے استعمال کیا گیا۔ ان آرا میں الفاظ نم ہی اور نم بہب پرسی کو دیئے جانے والے معانی ، جو مختلف لوگوں ، انتہائی اعلیٰ تعلیم یا فتہ انٹر و یو کئے جانے والے لوگوں کی طرف سے دیئے گئے ، وہ سرگرمیوں کے ایک وسیع وائر کو محیط تھے۔

مسلم مما لک میں بہت ہے لوگ، اپنے ساتھی مسلمانوں کی فدہب پرتی یا فدہیت کے بارے میں متشکک اور بعض اوقات تحقیر آمیز ہوتے ہیں۔ خاص طور پر وہ جو احکاماتی اسلای رسومات کی پابندی کرتے ہیں۔ پاکتان میں مسلم فدہب پرتی پرمیری تحقیق کے ایک ھے کے طور پر انٹرویو کئے جانے والے بعض جواب دہندوں نے اُنہیں دمسلم مسلم مسلم اسلم مسلم ) کے طور پر بیان کیا۔ بہت سوں کیلئے فدہب پرتی لازی طور پر ایک گہری نوعیت کا روحانی تجربہ جو کی معروضی تجربی مطاور پر ایک گہری نوعیت کا روحانی تجربہ جو کی معروضی تجربی مطاور کی مطالعہ کی مطالعہ کی اسے بیسے بال کی دائے مصرف مذہبی ہونا فدھر ف فدہبی عبادت کو کا واحد طریقہ میہ ہو کہ ایک شخص کے طرز عمل کا ایک طور پر میں ہونا فدھر ف فدہبی عبادت کو کا اعاط کرے ۔ بعض لوگوں کے استدلال کے مطابق اس کا مشاہدہ کرنا ، اس کو ضبط تحربی کرنا ، ہی وضبط تحربی کی اصطلاح کو محلات کی اور کیٹر رُخ رکھنے والی ایک اصطلاح کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ وہ ایک ہی مطاب کا ذرائی کرنا وہ اس کی ایک اصطلاح کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ وہ ایک ہی مطاب کا ذرائی دور کے دوار ایک اصطلاح کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ وہ ایک ہی مطاب لاز ما تینہیں ہے کہ وہ اور کی ظور سے بھی فدہی ہوں گے۔

مسلم ذبهن

مسلم مذہب پرتی، اس مطالع میں تفتیش کے جانے والے شعبوں میں سے ایک اہم شعبہ تھا شعبہ تھا، اور یہ سلم خدا پرتی کی نوعیت اور اظہار کو محیط تھا، جوان شعبوں میں سے ایک اہم شعبہ تھا جن کی تحقیق میں نے انڈ و نیشیا، پاکستان، مصر، ملائشیا، ایران، تُرکی اور قزاقستان میں کی ۔ کیونکہ اس موضوع پر پہلے سے کوئی عمرانیاتی مطالعہ جات نہیں تھے جنہیں بطور نمونے کے استعال کیا جا سکتا۔ لہذا میں نے ایک موزوں ڈھانچ کی تلاش کی جے اس تحقیق میں استعال کیا جا سکے۔ او پر بیان کئے گئے مملی مشاہدات نے فدہب کی عمرانیات میں ایک اہم ادراک کی تصدیق کردی۔ یہ کہ فرہبی خدا پرتی ایک کثیر الجہات مظہر ہے۔ (گلاک 1968: وان ہوگل 1908: پریٹ عمرانیاتی مطابع نے منہ بی خدا پرتی کے بنیادی عمرانیاتی مطابع میں شارک اورگلاک فدہب پرتی یا فدہبیت کی کثیر الجہتی کے سوال سے نمٹیتے ہیں عمرانیاتی مطابع میں شارک اورگلاک فدہب پرتی یا فدہبیت کی کثیر الجہتی کے سوال سے نمٹیتے ہیں عمرانیاتی مطابع میں شارک اورگلاک فدہب پرتی یا فدہبیت کی کثیر الجہتی کے سوال سے نمٹیتے ہیں (گلاک اور شارک 1968)

یے علا فد ہب پرتی کی مختلف جہات کی شناخت کرنے کے چیلنج کو لیتے ہیں اور اس چیز کو بھی کہ اُن کی پیائش ایک طریق کا رہے تھے کس طرح کی جائے۔ ان کے نزدیک فد ہب پرتی کا مغز فد ہبی پیان ہے۔ وہ ان کی تعریف کرنے اور انہیں روبیٹل لانے کے کام کو بھی ایپ ہاتھ میں لیتے ہیں، اور ان مختلف چیز وں کا جو اس اصطلاح سے مراد ہو گئی ہیں اور ان مختلف طریقوں کا جن سے ایک فرد فذہبی ہوسکتا ہے تعین کرنے کیلئے ایک لسانی تجزید افتیار کرتے ہیں۔ پھروہ اس بات کا تجزید کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ آیا ان طریقوں میں سے کسی ایک طریقے میں ظاہر کی گئی فدہ ہر پرتی کا دوسر سے طریقوں سے ظاہر کے جانے کے ساتھ کوئی تعلق ہے: (شارک اینڈ گلاک فدہ ہر پرتی کا دوسر سے طریقوں سے ظاہر کے جانے کے ساتھ کوئی تعلق ہے: (شارک اینڈ گلاک

وان ہیوگل اور پریٹ کے ابتدائی کا موں پر بنیا در کھتے ہوئے شارک اور گلاک فدہب پرسی
کوایک یک جہتی کی بجائے کثیر الجہات مظہر کے طور پرد یکھتے ہیں۔اس تصوّر رسازی کو فدہب اور
معاشرہ کے بر کلے ریسرچ پروگرام سے بھی منسوب کیا جاسکتا ہے یہ کثیر الجہات تصوّر رسازی اُن
امتیازات کو بھی میز نظر رکھتی ہے، جواس طریقے میں ہوتے ہیں جن میں فدہب کا اظہار کیا جاسکتا
ہے،ساتھ، می ساتھ شدت کے اُس درج میں ہوتے ہیں جس کے ساتھ اس پڑمل کیا جاتا ہے۔
فدہب کا کوئی بھی شجیدہ طالبعلم اس بات کو تسلیم کرے گا کہ وُنیا کے مذاہب میں، فدہب
کے اظہار کے طریقے بڑی حد تک مختلف ہوتے ہیں۔ مختلف فداہب اپنے پیروکاروں سے بالکل

عسلم ذبهن

مختلف قتم کی تو قعات رکھتے ہیں۔ مثال کے طور پر مقدی عشائے ربانی میں با قاعدہ شرکت عیسائیوں کیلئے فرض ہے، لیکن مسلمانوں کیلئے بدایک اجنبی چیز ہے۔ اس طرح حج اداکرنے کا مسلم تقاضا آدمی کی زندگی میں کم از کم ایک دفعہ، عیسائیوں کیلئے اجنبی ہے۔ پھر ہندومت اور بُدھ مت کے اظہارات، اسلام اور عیسائیت دونوں سے مختلف ہیں۔

تاہم شارک اور گلاک کے مطابق (1968) اگر چہ فدہبی اظہارات میں کافی تنوع ہے،
لیکن اس بارے میں کہ فدہب پرسی کا اظہار کس طرح ہونا چاہیے، وُنیا کے فداہب میں خاصا
اتفاق رائے بھی پایاجا تا ہے۔ شارک اور گلاک فد ہبیت کی پانچ بنیادی جہات کی شاخت کرتے
ہیں، جن میں وُنیا کے مختلف فداہب کی طرف سے تجویز کی گئی فد ہبیت کے بہت سے اور متنوع
اظہارات کو ترتیب دیاجا سکتا ہے۔ وہ ان جہات کو نظریاتی، رسوماتی، تجرباتی، فکری اور نتا کجی کانام
دیتے ہیں (شارک اور گلاک 1968ء)

نظریاتی جہت اُن بنیادی اعتقادات سے تشکیل پاتی ہے، جن کی ایک مذہبی انسان سے توقع کی جاتی ہے اور اکثر اوقات اُن سے تمسک کا نقاضا کیا جاتا ہے۔ رسوماتی جہت پرستش اور ایثار کے اُن خصوصی اعمال کا احاطہ کرتی ہے جس کی ادائیگی لوگ مذہبی بیان کے اظہار کیلئے کرتے ہیں۔ اکثر اوقات سے عبادت کے عوامی یا جماعتی، اور ساتھ ہی ساتھ جی یا ذاتی افعال پر مشمل ہوتے ہیں۔ تمام مذاہب بعض توقعات رکھتے ہیں، خواہ اُنہیں کتنا ہی غیر صحیح طور پر بیان کیا جائے، کہ ایک مذہبی خص کسی نہ کسی وقت اعلی حقیقت کا براو راست علم حاصل کرے گا، یا ایک مذہبی جذب کا تجربہ کرے گا۔ اس میں وہ تمام جذبات، ادر اکات، اور حسیات شامل ہوتی ہیں۔ خواہ وہ ایک فردی طرف سے جوخدایا ماور ائی ہستی خواہ وہ ایک فردی طرف سے جوخدایا ماور ائی ہستی کے ساتھ کسی نہ کسی قسم کے ابلاغ کا احاطہ کرتی ہوں۔ سارک اور گلاک اسے تجرباتی جہت کا نام

فکری جہت اُس تو قع کا حوالہ دیتی ہے کہ مذہبی شخص اپنے عقیدے اور اس کی مقدس کتب کے بنیادی اصولوں کا کچھ نہ کچھ علم حاصل کرے گا۔ فکری جہت واضح طور پرنظریاتی جہت سے متعلق ہے، کیونکہ کسی عقیدے کاعلم اس کو قبول کرنے کیلئے لازی ہے۔ تاہم ضروری نہیں ہے کہ عقیدے پراثر انداز ہو۔ نتائجی جہت فرد کہ عقیدے پراثر انداز ہو۔ نتائجی جہت فرد پر نہیں علم عقیدے پراثر انداز ہو۔ نتائجی جہت فرد پر نہیں عقیدے براثر انداز ہو۔ نتائجی جہت فرد

عسلم ذبهن

احاطہ کرتی ہے جو پتخصیص کرتی ہیں کہ لوگوں کواپنے مذہب کے نتیجے میں کیا کرنا چاہیے اور کون سے رویے اختیار کرنے چاہئیں۔

ندہب کی کیر الجہاتی کی تصدیق وتو یُق ابتدائی طور پر اُن پیانوں کے ارتباط باہمی کے مطالعات سے حاصل کی گئے ہے جو مختلف جہات کی نمائندگی کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ (کنگ اور ہنٹ ہوا 1976، 1972، 1979، 1975، 1972، 1969۔ ڈی جا نگ، فاکنر اور وار لینڈ (1976) فدہب کی چھ جہات کی شہادت پاتے ہیں۔ اُن کی شہادت نے تین جہات کا ایک مجموعہ بھی دکھایا جو عقیدے، تجرب اور عمل کا احاطہ کرتا ہے جے اُنہوں نے ''جینی فدہبیت'' کا نام دیا۔ فدہبی پیان کے عمرانیاتی اور نفسیاتی مطالعات سے حاصل شدہ مجموعی شہادت، فدہبیت کی شارک اور گلاک کی کثیر الجہاتی تصور سازی کی مسلسل تا سکیر مہیا کررہی ہے۔ (ڈی جا نگ، فاکنر، اور وار لینڈ 1976: پیٹی اور ساک میں 1976، جمل فارب 1975)

اوپر جائزہ لی گئی شہادت کی بنیاد پر، مسلم خدا پرتی کا مطالعہ اور تجزیبہ شارک اور گلاک کی فہ بہی خدا پرتی کی تصور سازی کی روشی میں کیا گیا۔ اس تصور سازی کو، آسٹریلیا، پاکستان اور انڈونیشیا میں اہلِ علم مسلمان جواب دہندوں کے ساتھ وسیح انٹرویوز کے تابع کیا گیا۔ مزید برآں، ان تمام ممالک میں متعدد خاص نکتے پر مرکوز گروہی بحثیں منعقد کی گئیں جن میں شرکا کو دوسر وے کے سوالن مے کے ڈرافٹ پر نظر ثانی کرنے کے بڑے کام کے ایک دع صر پر یہ فہ بہیت کی مختلف جہات کا تقیدی جائزہ لیں اور اس کی قدر پیائی کریں۔اس کے حتی متن کو مسلم ممالک میں فہ بہیت کے نیر ملکی مطالع میں استعال کیا جاتا تھا۔

ان انٹر دیوز اور بحثوں کے نتیجے کے طور پر پانچ الی جہات کی شناخت کی گئی جن کامقصود ومنشامسلم خدا پرت کو بیان کرنے اور اس کونشان زدکرنے کا تھا ہیہ جہت، نظریاتی، رسوماتی، عباداتی، تجرباتی اور تنائجی نم بہی تضور کی جہات تھیں۔انفرادی جواب دہندوں اور مرکز توجہ گروپوں سے یہ کہا گیا کہ وہ ان بیان شدہ پانچ جہات کے اعداد وشار جمع کرنے کیلئے سروے کے سوالنامے بیں شامل کرنے کیلئے مختلف سوالات کی موذنیت کی طرف رہنمائی کریں۔ درج ذیل حصہ پر جہت کی شامل کرنے کیلئے مختلف مہیا کرتا ہے جواعداد وشار جمع کرنے کے لئے استعمال کی گئیں۔ مسلم خدا برستی کی حدود:

مسلم ذبن

### نظریاتی جهت.... مذهبی اعتقادات:

یہ جہت اُن ذہبی اعتقادات پر مشتمل ہے جن کی ایک مسلمان سے در حقیقت رکھنے کی توقع کی جاتی ہے اور در حقیقت اُن سے متمسک ہونے کا تقاضا کیاجا تا ہے دوسرے فداہب کی طرح اسلام کے اعتقادی ڈھانچ کو بھی تین اقسام میں تقسیم کیاجا سکتا ہے۔ عقائد کی پہلی قشم الوہیت کے وجود کی تقد یق کرتی ہے اور اس کی نوعیت کو بیان کرتی ہے۔ عقائد کی دوسری قشم الوہی مقصد کی وضاحت کرتی ہے، اور اس مقصد کے حوالے سے صاحب ایمان کے کردار کو بیان کرتی ہے۔ اور اس مقصد کے حوالے سے صاحب ایمان کے کردار کو بیان کرتی ہے۔ تیسری قشم کے عقائد فدہب کی اخلاقی پابند یوں کیلئے بنیاد مہیا کرتے ہیں۔ عمرانیاتی بحث میں ان اعتقادات کہاجا تا ہے۔ کو گلاک اور شارکے 1965)

اسلام میں تقدیقی اور مقصدی اعتقادات پر بہت زور دیاجا تا ہے۔ تاہم محض اعتقادات پر زوران کی نمایاں خصوصیت اور مسلمان کی زندگی میں اُن کے کردار کے موضوع سے گریز کرنا ہے۔ ان کا جائزہ بالواسطہ طور پر ایک مسلمان شخص کے رسوم کے بارے میں طرز عمل سے لگایاجا سکتا ہے، جو مذہب پرتی اور خدا پرتی کی دوسری جہوں کے ساتھ بھی متعلق ہوتا ہے۔ اس مطالع میں فوکس اصولوں سے جذبہ حاصل کرنے والے اُن بنیادی اعتقادات پر ہوتا ہے جو مسلمان رکھتے ہیں تا کہ اُن کیلئے ان اعتقادات کے مفہوم پر، کیونکہ مفہوم کے سوالات دوسرے ہیں۔ پیچیدہ سوالات اُٹھائے ہیں اور ایک الگ مطالعے کا نقاضا کرتے ہیں۔

اصولوں سے جذبہ پانے والے بنیادی اعتقادات، کی بہت بری تعداد کی شاخت مقد س اسلامی متون سے کی گئی اور انہیں مرکز توجہ گروپوں کو اور اہم نتخب کُخیروں کو پیش کیا گیا۔ درج ذیل اعتقادات کا بہت عمومیت سے ذکر کیا گیا اور لہذا اُنہیں نظریاتی سمت کے جم اور شدت معلوم کرنے کیلئے منتخب کیا گیا: اللہ پر یقین: قرآنی مجزات پر یقین: حیات بعد الممات پریقین: شیطان کے وجود پر یقین: اور اس بات پر یقین کہ صرف وہی لوگ جنت میں جا کیں گے جو حضرت محمد پریقین رکھتے ہیں۔ بیتمام بنیادی طور پرتصد یقی اور مقصدی اعتقادات ہیں۔ رسو ماتی جہت:

رسوم، ایک رسی فدجب کا جزو لایفک ہوتی ہیں۔ان میں فدہبی عمل کے افعال شامل

مسلم ذبن

ہوتے ہیں بشمول، عبادت، ایثار اور ایسی چیزوں کے جولوگ اپنے فدہبی پیان کوروبہ عمل لانے کیلئے کرتے ہیں۔ (سٹارک اور گلاک) 1968، صفحہ 15) تمام فداہب تعریف، دُعا، توبہ اور اطاعت کی رسومات کو اپنے اندر شامل کرتے ہیں، اگر چہان میں سے ہرایک پرزور مختلف رسی فلاہ بیں مختلف ہوتا ہے۔ عمرانیاتی تجویے میں، رسومات کو فدہبی اداروں کی دکھیے بھال، فدہبی قومیت، اور فدہبی شخص میں ایک انتہائی اہم کردار اداکر نے والی خیال کیاجاتا ہے۔ اجتماعی فرہبی رسومات میں شرکت، مشتر کہ اقدار اور علم اور تجربے کی مشتر کہ اقسام کی لاشعوری ملکیت کے ذریعے فرد کی معاشرت میں اہم کردار اداکرتی ہے (بیل 1997)۔

مذہبی رسومات کے تجزیے پرکم از کم دوراستوں سے پہنچا جاسکتا ہے اوّل، یہ افراد کو اُس کثرت کے حوالے جس سے دہ رسوماتی سرگرمیوں میں حصہ لیتے ہیں تمیز کرنے پرفو کس کرسکتا ہے، اور دوم بیان افراد کیلئے جوان رسومات میں حصہ لیتے ہیں اُن رسوماتی افعال کے مقصد پرفو کس کرسکتا ہے۔ یہاں اختیار کیاجانے والا تجویہ بنیادی طور پر پہلے تناظر پرفو کس کرے گا، لیکن بیہ مقصد کے سوال کا کھوج لگانے کی بھی کوشش کرے گا۔ تاہم ایک مسلمان فرد کیلئے رسومات کے مقصد کے گہرے اور موزوں مطالعے کیلئے ایک زیادہ موزوں متنقبل کے موقع کیلئے انظار کرنا ہوگا۔

اسلام رسومات سے مالا مال ایک مذہب ہے۔ مسلمانوں سے اپنے عقیدے کے اظہار کسلئے خصوصی رسومات اواکرنے کا تقاضا کیاجاتا ہے۔ صلوۃ (روزانہ کی عباوت) اور وضو (نماز اداکرنے سے پہلے ہاتھوں، چہرے اور منہ اور پاؤں کا صاف کرنا) مسلمانوں کے اندرایک مذہبی قومیت کے احساس کو پروان چڑھانے کیلئے ہمیشہ سے اہم رہے ہیں اور ابھی تک اہم ہیں۔ مذہبی رسومات کی ادائیگی کی کثرت۔ ایک فردکی مذہبیت یا مذہب پرسی کا ایک مفید اور معنی خیز اشارہ نما ہے۔

ان قابلِ لحاظ امور کے پیشِ نظر اس سمت کا کھوج لگانے کیلئے درج ذیل رسومات کا انتخاب کیا گیا۔ دن میں پانچ مرتبہ یااس سے زیادہ صلوٰۃ (نماز) کی ادائیگی: قرآن کریم کی تلاوت روزانہ یا ہفتے میں گئ بار، ماہِ رمضان میں روزوں کی پابندی: اورز کوٰۃ کی ادائیگی۔ یہ تجزیبہ ان کی ادائیگی کی کثرت پر توجہ مرکوز کرتا ہے۔ ان سے ایک نتیجہ جواخذ کیا گیا وہ یہ تھا کہ یہ رسومات انفرادی اوراجتماعی دونوں سطوح پر ایک دوسرے سے باہم مر بوط ہیں۔

عباداتی جهت:

عسلم ذبهن

یہ جہت رسوماتی کے ساتھ مماثل ہے۔ رسومات مذہبی اظہار اور پیان کے انتہائی رسی
پہلو ہیں۔ اکثر اوقات ایک مذہبی شخص ذاتی اور کسی حد تک نجی عبادت کے اعمال میں حصہ لیتا
ہے۔ بعض اوقات ساجی دباؤیا دوسری غیر مذہبی قابلِ لحاظ چیزیں لوگوں کورسی مذہبی رسومات
میں حصہ لینے پرا کساتی ہیں۔ روز مرہ زندگی میں مذہبی رسومات کی نفوذ پذیری اور اس آسانی کو
مدنظر رکھتے ہوئے جن سے ایک شخص ہر جگہ پر اواکی جاسکنے والی رسومات جیسا کہ روزانہ کی
مذافر رکھتے ہوئے جن سے ایک شخص ہر جگہ پر اواکی جاسکنے والی رسومات جیسا کہ روزانہ کی
مزر میں حصہ لے سکتا ہے یہ بات اسلام میں خاص طور پر ٹھیک ہے۔ دوسر لے فظوں میں مذہبی
مزر میں حصہ لے سکتا ہے، مذہبی پیان یا خدا پر تی کی نشاندی کرے یانہ کرے، تاہم اس
موات میں شرکت، ہوسکتا ہے، مذہبی پیان کا ایک اچھا اور معنی خیز اشارہ نما ہے۔ اس مطالع میں
عبادت کے دو پیانے استعمال کئے گئے۔ روز مر م کے فیصلوں میں قر آن کر یم سے رہنمائی لینا
اور نجی عبادات۔

## تجرباتی جهت:

میہ جہت مذہب پرسی کی ادراکی جہت ہے۔ اس میں شامل ہیں حقیقت الہید کے ساتھ کسی قسم کا رابطہ یا تجربہ سے متعلقہ علم ادراس سے بیدا ہونے والے جذبات ۔ یہ تجربات عموماً فکر مندی، ادراک بھروسے، یقین یا خوف کے اردگر در تیب پاتے ہیں۔ (گلاک ادرسٹار کے 1965، صفحہ نمبر 13)۔ الی تو قعات تمام مذاہب میں پائی جاتی ہیں۔ (جیز 1902) اسلام میں صوفی روایت، ساتھ ہی ساتھ کوک یا مقبولِ عام اسلام کی بہت سی روایات، بطور ذاتی خدا پرسی کی ایک تھد ہی کے، ذاتی مذہبی تجربے یا الوہیت کے ساتھ را بطے پر بہت زیادہ زورد بی ہیں۔ (دیکھے کیلند 1968)۔ گیرٹر 1965)۔

یہ جہت ہمیشہ ایسے موضوعی جذبات، حسیات یا تصورات کا احاطہ کرتی ہے جوایک فرد کے مافوق الفطرت حسیت کے ساتھ مزعومہ تعلق سے پیدا ہوتے ہیں۔ ندہبی تجربہ ایسے مواقع کی تشکیل کرتا ہے جوان لوگوں کی طرف سے بیان کئے جاتے ہیں جوان میں سے بطور اُن کے اپنے اور کسی مافوق الفطرت حسیت کے درمیان بطور مُٹھ بھیٹر یا را بطے کے گزرتے ہیں۔اس مطالعے میں نم ہمی تجربے کا جائزہ لینے کیلئے پانچ احساسات کو استعال کیا گیا: اللہ کے سامنے موجود ہونے کا احساس: شیطان شیطان شیطان شیطان شیطان شیطان شیطان

مسلم ذبهن

کی طرف سے ورغلائے جانے کا احساس۔اس نوعیت کے تجربات کو بالتر تیب تصدیقی ، ردِّ عمل سے متعلق ، نجات سے متعلق ، پابندیوں سے متعلق اور ترغیبی ، کے طور پر بیان کیا جاسکتا ہے۔ (سٹارک اور گلاک 1968)

### نتائجی جہت:

تمام مذاہب، اپنے مانے والوں اور اُن کی روز مرہ کی زندگیوں پراثر ات سے اپنا واسطہ رکھتے ہیں۔ کچھ مذاہب کچھ دوسرے مذاہب کی نسبت ان اثر ات کے بارے میں زیادہ واضح ہیں۔ اسلام میں، اس کی ذہبی تعلیمات کی اطاعت کواس دنیا میں ایک خدائی خوبی اور دوسری دنیا میں روحانی نجات کو حاصل کرنے کا ایک ذریع سمجھا جاتا ہے۔ بعض اوقات صلے فوری ہوتے ہیں اور ایسی چیز ول جیسا کہ ذہبی سکون، بہتری کا احساس، ذاتی مسرت اور یہاں تک کہ روز مرہ زندگی کی سرگرمیوں میں محسوس کا میابی کو محیط ہوتے ہیں۔ اسلام، اس کے بنیادی عقائد و تعلیمات کی سرگرمیوں میں محسوس کا میابی کو محیط ہوتے ہیں۔ اسلام، اس کے بنیادی عقائد و تعلیمات کی اطاعت نہ کرنے کے خلاف بھی کرتا ہے۔

مثال کے طور پر اسلام میں اللہ کے وجود اور زندگی کے خداکی طرف سے تخلیق ہونے کے بارے میں تصدیقی عقائد پر بہت زور دیا گیا ہے۔ ان چیزوں پر یقین ندر کھنے والوں کو'کافر' قرار دیا جا تا ہے۔ اس مطالع میں خدا کے احکام سے سرشی دیا جا تا ہے۔ اس مطالع میں خدا کے احکام سے سرشی کے طور پر دوتصورات کو منتخب کیا گیا۔''کیا آپ اتفاق کرتے ہیں کہ وہ شخص جو بیہ کہتا ہے کہ اللہ نہیں ہے، ممکنہ طور پر خطرناک خیالات کا حامل ہوسکتا ہے؟''اور بیعقیدہ کہ ڈارون کا نظریہ ارتقا ممکنہ طور پر ٹھیک نہیں ہوسکتا'۔

مسلم خداريتى: بين الاقوامي تقابلات:

نظرياتي جهت\_مذهبي اعتقادات:

## الله پریقین:

انڈونیشیا، پاکستان، قزاقستان، ترکی، ایران ملائشیا اور مصرییں جواب دہندگان سے اللہ کے وجود پریقین کے بارے میں پوچھا گیا۔ جدول نمبر 1 میں رپورٹ کئے گئے نتائج ظاہر کرتے ہیں کہ سوائے قزاقستان کے تمام ممالک میں جواب دہندوں کی غالب اکثریت نے اس بیان سے اتفاق کیا: ''میں جانتا ہوں کہ اللہ حقیقاً وجودر کھتا ہے اور مجھے اس بارے میں کوئی شک نہیں

عسلم ذبن

ہے'۔قزاقستان میں جواب چونکادیے کی حد تک مختلف تھا۔جواب دہندوں میں سے صرف ایک تہائی (31 فیصد) اللہ کے وجود پر بغیر شک کے یقین رکھتی تھی۔اور 25 فیصد نے اس بیان کے ساتھ اتفاق کیا کہ''اگرچہ مجھے پچھ شکوک ہیں،لیکن میں محسوس کرتا ہوں کہ میں اللہ پر یقین رکھتا ہوں حسوس کرتا ہوں کہ میں اللہ پر یقین رکھتا ہوں محسوس کرتا ہوں کے بھی سے 50 فیصد نے کہا کہ'' میں بعض اوقات اللہ پر یقین رکھتا ہوں محسوس کرتا ہوں کین بعض اوقات نہیں''اور اسی تناسب نے کہا کہ'' میں ذاتی خدا پر یقین نہیں رکھتا کین کسی نہ کسی قتم کی اعلیٰ قوت پر یقین رکھتا ہوں''

جدول 1.3 الله يريقين

| ایران | څر کی | ملائشيا | مصر | قزاقستان | ياكستان | انڈونیشیا |                                           |
|-------|-------|---------|-----|----------|---------|-----------|-------------------------------------------|
| 85    | 88    | 96      | 97  | 31       | 97      | 97        | میں جانتا ہوں کہ اللہ موجود               |
|       |       |         |     |          |         |           | ہےاور مجھےاس بارے<br>میں کوئی شک نہیں ہے۔ |
| 3     | 4     | 2       | 2   | 25       | 1       | 1         | اگرچه مجھےشکوک ہیں لیکن                   |
|       |       |         |     |          |         |           | میں محسوں کرتا ہوں کہ میں                 |
|       |       |         |     |          |         |           | الله پریفتین رکھتا ہوں                    |
| 2     | 2     | 1       | 4   | 15       | -       | -         | میں بعض اوقات یہ پاتا                     |
|       |       |         |     |          |         |           | ہوں کہمیں اللہ پریقین رکھتا               |
|       |       |         |     |          |         |           | ہوں کیکن بعض دوسرے<br>:                   |
|       |       |         | f   |          |         |           | اوقات میں نہیں                            |
| 4     | 2     |         |     | 15       | -       | -         | میں شخصی خُدا پریقین نہیں                 |
|       |       |         |     |          |         |           | ر کھتا کیکن کسی نہ کسی شم کی              |
|       |       |         |     |          |         |           | برتر قوت میں ضرور یقین                    |
|       |       |         |     |          |         |           | ر کھتا ہوں                                |
| 7     | 6     | 2       | -   | 19       | 2       | 2         | دوبرے ☆                                   |

﴾ دوسر بے لوگوں کے اُس فیصد کی طرف اشارہ کرتا ہے جوان بیانات سے متفق ہیں:'' بین نہیں جانتا کہ کوئی اللہ ہے اور میں نہیں جانتا کہ اُسے تلاش کرنے کا کوئی طریقہ ہے''،''میں اللہ پریقین نہیں رکھتا''''(او پردیئ گئے بیانات میں سے کوئی بھی اُس کی نمائندگی نہیں کرتا جو میں اللہ کے بارے میں یقین رکھتا ہوں''''جو پچھ میں یقین کرتا ہوں اللہ کے بارے میں وہ ہے''

نوٹ: مختلف ممالک کیلئے Nیوں تھے۔انڈونیشیا=1472 پاکستان=1185، قزاقستان=970، مصر=786، ملاکشیا=803، ترکی=527، ایران=614۔اور بیدتعداد اُن تمام جدّ ولوں پر لا گوہوتی سلم ذبن

ہے جواس باب میں پیش کی گئی ہیں۔ قر آئی معجزوں پر یقین:

جواب دہندوں سے پوچھا گیا: ''قرآن بہت سے مجوزات کے بارے میں بتا تاہے، کچھ حضرت محمد کے حق میں بیں اور کچھ دوسرے پیغیبروں کے حق میں عموی بات کرتے ہوئے، درج ذمل بیانات میں سے کونسا اُس کے قریب ترین ہے جو کچھ آپ اسلامی مجوزات کے بارے میں لیتین رکھتے ہیں۔ جوابات جدول 2 میں دیئے گئے ہیں۔ تقریباً تمام پاکتانی، ملائشیائی اور مصری اس بات پر یقین رکھتے تھے کہ مجزات و سے ہی ظہور پذریہوئے جسیبا کہ قرآن کریم کہتا ہے کہ وہ موے ان کی قربی پیروی انڈونیشیوں۔ ترک اور ایرانی جواب دہندوں کی طرف سے کی گئ۔ دلچسپ امریہ ہے کہ قزاقتان، انڈونیشیا، ایران، ترکی کے جواب دہندوں کی ایک قابل ذکر اقلیت نے اس عقیدے کا اظہار کیا کہ مجزات کی توجیہ فطری اسباب سے ہو کتی ہے۔ قزاق جواب دہندوں کا جواب نمایاں طور پر دوسروں سے مختلف تھا۔ صرف 29 فیصد قرآنی مجزوں پر جواب دہندوں کا جواب نمایاں طور پر دوسروں سے مختلف تھا۔ صرف 29 فیصد قرآنی مجزوں پر ایکن یقین نہیں رکھتے تھے۔ ترکی اور ایران میں سے تقریباً نصف مجوزات پر بالکل یقین نہیں رکھتے تھے۔ ترکی اور ایران میں بھی نسبتا کم تناسب میں لوگ ایسے ہی اعتقادات رکھتے تھے۔

جدول 3.2 معجزات يريقين

|       |       |         |    |          |         | •         |                          |
|-------|-------|---------|----|----------|---------|-----------|--------------------------|
| ايران | څر کی | ملائشيا | PA | قزاقستان | پاکستان | انڈونیشیا |                          |
| 78    | 70    | 95      | 94 | 29       | 98      | 84        | میں بیریقین رکھتا ہوں کہ |
|       |       |         |    |          |         |           | معجزات أسى طرح سے        |
|       |       |         |    |          |         |           | ظهور پذریهوتے ہیں جس     |
|       |       |         |    |          |         |           | طرح كەقرآن كہتاہے كە     |
|       |       |         |    |          |         |           | وہ ہوئے۔                 |
| 11    | 11    | 3       | 2  | 28       | 1       | 14        | میں بیریقین رکھتا ہوں کہ |
|       |       |         |    |          |         |           | معجزات كي توجيهه فيطرى   |
|       |       |         |    |          |         |           | اسباب سے کی جاسکتی ہے    |
| 11    | 19    | 2       | 4  | 44       | 1       | 2         | میں معجزات میں یقین نہیں |
|       |       |         |    |          |         |           | ركهتا                    |

حيات بعدالممات:

جواب دہندوں سے اس بات کی نشاندہی کرنے کیلئے کہا گیا کہ وہ کس حد تک یقین رکھتے

مسلم ذهن

ہیں کہ موت کے بعد ایک زندگی ہے۔ جدول نمبر 3 کے نتائج ظاہر کرتے ہیں کہ 90 فیصد سے زیادہ انڈونیشی، پاکستانی، ملا بیشیائی، اور مصری جواب دہندہ حیات بعد الممات پر کمل طور پر یقین رکھتے تھے اور 84 فیصد ایرانی اور 70 فیصد ترکی بھی اسی عقید بر پر ایمان رکھتے تھے تا ہم قزاقوں کی بہت کم تعداد ((13%) مکمل طور پر حیات بعد الممات پر یقین رکھتی تھی۔ کین 34 فیصد نے بید کہا کہ عالبًا بیصیح ہے کہ موت کے بعد کوئی زندگی ہے۔ دوسر سے چوممالک میں اُن کے بھائی مسلمانوں کے بھائی مسلمانوں کے بھاس 31 فیصد قزاقوں نے کہا کہ وہ نہیں جانتے کہ کوئی دوسری زندگی ہے اور باتی کے بھاس 21 فیصد بھی یقین نہیں ہے۔

مجدول3.3موت کے بعد زندگی ہے

| ايران | زى | ملاينثيا | مصر | قزاقستان | پاکستان | انڈونیشیا |                  |
|-------|----|----------|-----|----------|---------|-----------|------------------|
| 84    | 71 | 92       | 91  | 13       | 95      | 93        | بالكل صحيح       |
| 6     | 11 | 3        | 5   | 34       | 1       | 5         | غالبًا صحيح      |
| 5     | 7  | 2        | 1   | 17       | 7       | 1         | يقين نهيس        |
| 1     | 2  |          |     | 3        |         |           | غالبًا صحيح نهيس |
| 1     | 5  | 2        | 1   | 2        | 1       |           | يقيناً صحيح نهيں |
| 3     | 5  |          | 1   | 31       |         | 1         | نہیں جانتا       |

## شیطان پریقین:

اس سوال نے کہ آنہیں کتنا یقین ہے کہ شیطان حقیقی وجود رکھتا ہے تقریباً دوسری زندگی پر یقین کے متعلق جواب کے مماثل قرینہ پیدا کیا۔ (دیکھئے جدول 4) نوے فیصد سے زیادہ انڈونیش، پاکتانی، ملائشیائی اور مصری جواب دہندگانِ یقین رکھتے تھے کہ شیطان واقعی موجود ہے۔ ایران اور ترکی میں بالتر تیب 73 اور 69 فیصد یہی عقیدہ رکھتے تھے۔ اس کے تقابل میں صرف 7 فیصد قزاق اس عقیدے میں شریک تھے اور دوسرے 29 فیصد قزاقوں نے بیہ کہا کہ غالبًا شیطان وجود رکھتا ہے۔ 60 فیصد سے زیادہ قزاقوں کو یقین نہیں تھایا وہ یقین نہیں رکھتے تھے یا جائے تھیں میں میں میں اور ترکی جواب دہندوں جانے نہیں تھے کہ شیطان وجود رکھتا ہے اور اُن کی پیروی 17 فیصد ایرانی اور ترکی جواب دہندوں نے بھی کی جنہوں نے اس طرح کے عقائد کا اظہار کیا۔

سلم ذهبن

## جدول3.4: شیطان حقیقی وجودر کھتاہے۔

| اران | ترکی | ملائيشيا | مصر | قزاقستان | پاکستان | انڈونیشیا |                                          |
|------|------|----------|-----|----------|---------|-----------|------------------------------------------|
| 73   | 69   | 94       | 95  | 7        | 94      | 91        | بالكل صحيح                               |
| 10   | 13   | 5        | 4   | 29       | 2       | 7         | غالباصيح                                 |
| 1    | 17   | 1        | 1   | 63       | 2       | 2         | يقين نهيس عالبًا صحيح نهيس ايقديناً صحيح |
|      |      |          |     |          |         |           | نہیں انہیں جانتے                         |

اس بات پریقین که صرف وہی لوگ جنت میں جائیں گے جو حضرت محمد ۱ پریقین رکھتے ہیں:

مسلم خداپرتی اور وجی خداوندی پریقین لازم ولمزوم ہیں اور بید کہ بیہ وجی ایمانداروں کو خیات کے صحیح راستے پر لے جائے گی۔ایک مسلمان کیلئے ایمان کی انتہائی اہم شقوں میں سے ایک حضرت محمد پربطور نجات و ہندہ کے یقین رکھنا ہے۔آپ کی مثال۔سُنت پر عمل کرنا پاکیزہ مسلم زندگی کا راستہ ہے اور لہذا نجات کا راستہ ہے۔مسلمانوں کے لئے حضرت محمد ۸ سب نیادہ قابل احر ام ہستی ہیں اور اُن کی تمام محبت اور عقیدت کا مرکز ہیں۔

اس سوال کے مختلف ممالک سے جوابات کی رپورٹ جدول نمبر 6 میں پیش کی گئی ہے، یہ ظاہر کرتے ہیں کہ پاکستان سے 77 فیصد، ملاکشیا سے 65 فیصد، انڈونیشیا سے 16 فیصد، مصر سے 47 فیصد اور ترکی سے 39 فیصد میہ بیت مکمل طور پرضیح ہے کہ صرف وہی لوگ جنت میں جا کیں گئے جوحضرت محمد پر یقین رکھتے ہیں صرف 20 فیصد ایرانیوں اور 9 فیصد قرزاقوں نے دوسر سلکوں سے اپنے مسلمان بھا کیوں کے ساتھ اس عقید سے میں اشتراک کیا۔ جرت کی بات ہے کہ 70 فیصد ترکوں اور قزاقوں اور 50 فیصد ایرانیوں نے، پاکستان ملاکشیا، انڈونیشیا اور مصر کے مسلمان بھا کیوں کے ساتھ یا تو اس عقید سے میں اشتراک نہیں کیا یا وہ پُریفین نہیں ہے، لیکن موخرالذکر ممالک میں بھی 18، سے 38 فیصد کی قابل ذکر تعداد بھی یا تو پُریفین نہیں گیا اس مصر کے مسلمان کیا گئی کہ خوات حضرت محمد کے ذریعے ہوتی ہے۔ بیرنا کی ظاہر کرتے ہیں کہ بات پریفین نہیں رکھی تھی کہ خوات حضرت محمد کے ذریعے ہوتی ہے۔ بیرنا کی ظاہر کرتے ہیں کہ مختلف ممالک کے مسلمانوں کے ہاں اسی جواب کا طرز قابلِ ذکر حد تک اُن دوسر سے عقائد سے مختلف ممالک کے مسلمانوں کے ہاں اسی جواب کا طرز قابلِ ذکر حد تک اُن دوسر سے عقائد سے مختلف ہے دن کا یہاں وائی واب کا طرز قابلِ ذکر حد تک اُن دوسر سے عقائد سے مختلف ہے دن کا یہاں وائزہ لیا گیا ہے۔

مسلم ذبن

## جدول3.5: صرف وہی لوگ جنت میں جاسکتے ہیں جوحضرت محمر پریقین رکھتے ہیں۔

| ايران | تر کی | ملائيثيا | مصر | قزاقستان | پاکستان | انڈونیشیا |               |
|-------|-------|----------|-----|----------|---------|-----------|---------------|
| 20    | 39    | 65       | 47  | 9        | 77      | 61        | بالكل صحيح    |
| 9     | 10    | 10       | 15  | 21       | 4       | 13        | غالباصحيح     |
| 17    | 14    | 15       | 17  | 21       | 8       | 7         | يقين نهيس     |
| 9     | 10    | 2        | 9   | 4        | 2       | 4         | غالباضيحنبين  |
| 32    | 19    | 3        | 8   | 9        | 4       | 6         | يقينا فيحنهين |
| 13    | 7     | 5        | 4   | 36       | 4       | 9         | نہیں جانتا    |

### كرر ين كااشارىيه:

کٹرین کا اشاریہ درج ذیل طریق کارکواستعال کرتے ہوئے تیار کیا گیا۔اس جواب کو انہیں جانتاہوں کہ اللہ حقیقتا وجودر کھتا ہے اور مجھاس کے بارے میں کوئی شک نہیں ہے' کوایک نمبر دیا گیا اور باقی تمام جوابات کوصفر دیا گیا۔اس جواب کو کہ' میں یقین رکھتا ہوں کہ مجزات اُسی طرح سے ظہور پذیر ہوئے جس طرح کہ قرآن کہتا ہے کہ وہ ہوئے' ایک نمبر دیا گیا اور باقی جوابات کوصفر دیا گیا اسی طرح ' حیات بعد الممات' اور' شیطان حقیقی وجودر کھتا ہے' اور' صرف وہی لوگ جنت میں جائیں گے جو حضرت محمد پر یقین رکھتے ہیں' کے جواب' بالکل میجے' کوایک نمبر اور باقی تمام جوابات کوصفر دیا گیا۔ان نمبر وں کواستعال کرتے ہوئے نظریاتی کٹرین کا ایک اشاریہ تیار کیا گیا۔ اس اشاریہ تیار کیا گیا۔

جدول نمبر6سات مما لک کیلئے کٹرین کے اشارے کے نتائج کی رپورٹ کو ظاہر کرتی ہے۔ پاکستان،76 فیصد جواب دہندوں کے پانچ نمبر حاصل کرنے سے، ندہبی اعتقادات کے معاطع میں سب سے زیادہ کٹر ملک تھا، جس کی پیروی ملائشیا نے (%55) انڈونیشیا (%49) مصر (%39) ترکی (%33) اور ایران (%44) نے کی ۔ قزاقستان میں اسلامی ندہبی کٹرین وجود رکھتا ہوا محسوں نہیں ہوتا۔ اگرہم چاراور پانچ کے حاصل کردہ نمبرول کواکشا کرلیں تو پھر 80 فیصد سے او پر

سلم ذبهن

پاکستانی، ملائشیائی، انڈونیشی اور مصری اور 60 فیصدترکی اور ایرانی جواب دہندہ کٹر ہیں۔لیکن قزاق جواب دہندہ اُن کی خمونے کی تصویر ہیں جن میں سے بڑی اکثریت (75%) نے صفر اور ایک سکور حاصل کیا۔

## جدول3.6: مزہبی اعتقادات کے کٹرین کا اشاریہ

| ايران | تر کی | ملائيثيا | مصر | قزاقستان | پاکستان | انڈونیشیا |       |
|-------|-------|----------|-----|----------|---------|-----------|-------|
| 14    | 33    | 55       | 39  | 1        | 76      | 49        | بلندة |
| 46    | 26    | 35       | 50  | 3        | 20      | 34        | 4     |
| 16    | 13    | 7        | 7   | 6        | 2       | 11        | 3     |
| 10    | 11    | 3        | 3   | 14       | 1       | 5         | 2     |
| 8     | 8     | 1        | 1   | 24       |         | 1         | 1     |
| 6     | 10    | 5        | 4   | 51       | 4       | 9         | پيت0  |

اس شہادت کے مزید تجویے نے میہ ظاہر کیا ہے کہ کٹرین کی سطح ساجی۔ آبادیاتی عوامل سے متاثر تھی، عمومی طور برصنف کا فدہجی عقائد میں کٹرین کی سطح پرایک اثر تھا۔ معمرافرادا پنے فدہجی عقائد میں قدر بے زیادہ کٹر تھے۔ مصراورانڈ ونیشیا میں تعلیمی قابلیت کا کٹرین کے ساتھ یقینی طور پر تعلق تعالیمین پاکستان، ایران اور ترکی میں الیانہیں تھا جہاں رجحان اس کے بالکل برعس تھا۔ مصر، ترکی اور انڈو فیشیا میں فدہبی اعلی طبقہ عام عوام کی نسبت زیادہ کٹر تھا۔ تاہم پاکستان میں مسلمان پیشہ ورانہ اعلی طبقہ عام لوگوں کی نسبت کم کٹر تھا۔ قزاقستان میں عام لوگوں اور اعلی طبقہ مسلمان بیشہ ورانہ اعلی طبقہ عام لوگوں اور اعلی طبقہ کے ذہبی اعتقادات کم ویش کیساں تھے۔

### رسوماتی جهت:

اسلام رسومات سے مالا مال مذہب ہے۔ اور مسلمانوں سے ایک مذہبی فریضے یا اپنے عقیدے کے اظہار کیلئے خصوصی رسومات اواکرنے کا تقاضا کیا جاتا ہے۔ اس مطالع میں رسوماتی جہت کومعلوم کرنے کیلئے مسلمانوں کی طرف سے عام طور پر اواکی جانے والی چار مذہبی رسوم کو استعال کیا گیا: روز مرہ کی نماز کی اوائیگی: زکوۃ کی اوائیگی: ماہِ رمضان میں روزے رکھنا: اور قرآن کریم کی تلاوت تحقیقات کے نتائج کی رپورٹ درج ذیل جے میں پیش کی گئی ہے۔

تمام مسلمان بالغان سے بطور ایک مذہبی فریضے کے دن میں پانچ مرتبہ نماز اداکرنے کا تقاضا کیا جاتا ہے ... جواب دہندوں سے پوچھا گیا،" آپ کتنی مرتب صلوة اوا کرتے ہیں؟" اُن کے سامنے متعدد جوابات پیش کئے گئے جن کی فہرست جدول نمبر 7 میں دی گئی ہے ایران میں جوابات قدرے مختلف تھے لیکن اُنہیں دوسرے مما لک کے ساتھ قابلی موازنہ بنادیا گیا ہے۔ انڈونیشی جواب دہندگان اپنا نماز کا فریضہ بہت پختی سے اداکرتے تھے۔اس طرح کہ اُن کے 96 فیصد افراد دن میں یا فیج مرتبہ یا اس سے زیادہ مرتبہ نماز اداکرتے تھے۔اُن کے چیچےمصری تھے،جن میں سے 90 فیصدروزانہ پانچ مرتبہ یااس سے زیادہ نماز اداکرتے تھے۔صرف 57 فیصد پاکتانی دن میں پانچ یااس سے زیادہ مرتبہ نماز اداکرتے تھے۔قزاق روزانہ نماز کے سب سے کم یابند تھے۔اس طرح کہاُن کے صرف یا کچ فیصد افراد نے اظہار کیا کہ وہ روزانہ یا کچ سے زیادہ . مرتبه نماز اداکرتے ہیں۔ در حقیقت قزا قوں کی ایک غالب تعداد یا تو بھی نماز نہیں بڑھتی یا بھی کھارنماز بڑھتی ہے۔لہذا پیشہادت مسلمانوں کے اندر روزانہ فرض نماز کو اداکرنے میں ایک ، طار مار پہ س قابلِ ذکر تنوع کا ظہار کرتی ہے۔ حدول 3.7 نماز کی ادائیگی

|       |     |          |    |          |        | •         |                          |
|-------|-----|----------|----|----------|--------|-----------|--------------------------|
| اريان | رتا | ملاينثيا | مع | قزاقستان | پاکتان | انڈونیشیا |                          |
| 5     | 4   | 5        | 3  | 4        | 19     | 1         | ایک سے چارمر تبدروزانہ   |
| 65    | 25  | 72       | 70 | 4        | 46     | 47        | دن میں پانچ مرتبہ        |
| 5     | 8   | 19       | 20 | 1        | 11     | 49        | دن میں پانچ مرتبہے زیادہ |
| 1     | 15  |          |    | 2        | 5      |           | صرف جعد کے دن            |
| 3     | 15  |          | 1  | 9        | 2      |           | صرف خاص موقع پر          |
| 8     | 25  |          | 3  | 67       | 10     |           | حبهی نہیں                |
| 9     | 15  |          |    | 14       | 2      | 2         | متجهى كبھاراشاذ ونادر    |

ز کو ق کی ادائیگی اور روز ہے رکھنا:

دودوسرے اعمال جن کی ایک مسلمان سے توقع کی جاتی ہے، زکوۃ (غربا کائیکس) کی

مسلم ذبهن 5

ادائیگی اور ماہِ رمضان میں روزے رکھنا ہے۔ جواب دہندگان سے بوچھا گیا کہ آیا اُنہوں نے چھلے 1 ماہ کے دوران زکو ق دی ہے اور روزے رکھے ہیں۔

جدول 8 الف میں دیے گئتان گرائے زکو قیہ ظاہر کرتے ہیں کہ انڈونیشی ، مصری اور ملائشیا کی اینے زکو قائے فریضے کوسب سے زیادہ سنجیدگی سے لیتے ہیں جن کے پیچے ترک اور پاکتانی ہیں۔ یہاں تک کہ قزاق بھی جو کہ اسلامی اعمال کی ادائیگی میں زیادہ فعال نہیں ہیں اپنے زکو قائے کی میں زیادہ فعال محسوں ہوئے ہیں' اس طرح کہ اُن میں سے نصف نے یہ کہا کہ اُنہوں نے زکو قادا کی ہے۔ ایرانی جواب دہندگان اس عمل کے سب سے کم پابند سے اس طرح کہ صرف 3 قیصد نے یہ کہا کہ اُنہوں نے زکو قادا کی ہے۔ ایران میں تقریباً میں اللہ میں اللہ کہ اُنہوں کے مقابلے میں دیا۔ ایرانیوں کی کم تعداد، جو کہ شیعہ ہیں، زکو قائے سلسلے میں اللہ کہ اُنہوں کے مقابلے میں قدر سے مختلف عمل کی بیروی کرتے ہیں، اور یہی میں اپند ہے۔ بہ چیز اُن کی کم تعداد کی توجیہ ہر کئی ہے۔ اس کا طرز اُس طرز کے مماثل تھا جو نماز کی صورت میں دیکھا گیا۔ انڈونیشی، ملائشیا کی، اور مصری واضح طور پر اپنی ذکو قائے زیادہ تنی سے پابند ہے۔ بہ نہیں انڈونیشیوں، ایرانیوں اور محرمی واضح طور پر اپنی ذکو قائے نیادہ تھیں انڈونیشیوں، ایرانیوں اور قزاقوں کے۔ روزہ رکھنے کے سلسلے میں انڈونیشیوں، مربوں اور خور اقوں کے۔ روزہ دیکھنے کے سلسلے میں انڈونیشیوں، مربوں اور کی اطلاع دی۔ جبہ صرف 19 فیصد قزاقوں نے پیچھے سال کے دوران روزے رکھنے کی اطلاع دی۔ جبہ صرف 19 فیصد قزاقوں نے پیچھے سال کے دوران روزے رکھنے کی اطلاع دی۔ جبہ صرف 19 فیصد قزاقوں نے پیچھے سال کے دوران روزے رکھنے کی اطلاع دی۔ جبہ صرف 19 فیصد قزاقوں نے پیچھے سال کے دوران روزے رہنے کی اطلاع دی۔ جبہ صرف 19 فیصد قزاقوں نے پیچھے سال کے دوران روزے رہے کہ کی اطلاع دی۔ جبہ صرف 19 فیصد قزاقوں نے پیچھے سال کے دوران روزے رہے کی اطلاع دی۔ جبہ صرف 19 فیصد قزاقوں نے پیچھے سال کے دوران روزے رہے کی اطلاع دی۔ جبہ صرف 19 فیصد قزاقوں نے پیچھے سال کے دوران روزے رہ کھنے کی اطلاع دی۔ جبہ صرف 19 فیصد قراقوں نے پیچھے سے بھی انداز کی انداز کی سے موران کی موران کی انداز کی انداز کی سے میں میں کی سے کیا کہ کو بھی کی اطلاع دی۔ جبہ صرف 19 فیصد کی انداز کی سے کہ کیا کہ کو بھی کی انداز کی سے کر کی جبہ کی کو کی سے کر کی سے کو کی سے کو کی سے کر کو کی سے کر کی

جدول8.5: زكوة كي ادائيكي

| اران | ر کی | T | ملائشيا | مص | قزاقستان | ياكستان | انڈونیشیا |      |
|------|------|---|---------|----|----------|---------|-----------|------|
| 31   | 64   |   | 80      | 87 | 49       | 58      | 94        | ہاں  |
| 39   | 36   | 7 | 20      | 13 | 52       | 39      | 6         | نہیں |

نوٹ امریان کے بارے میں: گل 100 فیصد کے برابر نہیں ہے کیونکہ %30 جواب دہندوں نے اس سوال کا جواب نہیں دیا۔ سلم ذهن

| ايران | تر کی | ملائيشيا | مصر | قزاتستان | پاکستان | انڈونیشیا |      |
|-------|-------|----------|-----|----------|---------|-----------|------|
| 78    | 8     | 99       | 99  | 19       | 93      | 99        | ہاں  |
| 15    | 17    | 1        | 1   | 81       | 5       | 1         | نہیں |

## جدول3.10 قرآن کی تلاوت (%)

| اران | رکی | ملائيشيا | مصر | قزاقستان | پاکستان | انڈونیشیا |                                     |
|------|-----|----------|-----|----------|---------|-----------|-------------------------------------|
| 12   | 4   | 24       | 23  | 2        | 32      | 30        | میں دن میں ایک مرتبہ یا زیادہ       |
|      |     |          |     |          |         |           | با قاعدگی سے تلاوت کرتا ہوں         |
| 13   | 10  | 20       | 26  | 3        | 15      | 16        | میں ہفتے میں کی مرتبہ با قاعد گی ہے |
|      |     |          |     |          |         |           | تلاوت كرتا ہوں                      |
| 9    | 7   | 4        | 9   | 3        | 3       | 2         | میں ہفتے میں ایک دفعہ با قاعد گی    |
|      |     |          |     |          |         |           | ے پڑھتا ہوں                         |
| 21   | 5   | 25       | 24  | 8        | 18      | 31        | میں اکثر پڑھتا ہوں کیکن با قاعدہ    |
|      |     |          |     |          |         |           | وقفول ہے نہیں                       |
| 22   | 4   | 15       | 7   | 18       | 20      | 12        | میں بھی بھارایک مرتبہ تلاوت کرتا    |
|      |     | 7        |     |          |         |           | <i>ہ</i> وں                         |
| 9    | 21  | 9        | 7   | 64       | 5       | 4         | میں صرف خاص مواقع پراس کی           |
|      |     |          |     |          |         |           | تلاوت كرتا ہوں                      |
| 15   | 49  | 2        | 3   | 2        | 5       | 4         | میں بھی قرآن کی تلاوت نہیں کرتایا   |
|      |     |          |     |          |         |           | شاذ ونادر کرتا ہوں                  |

قرآنِ کریم کی تلاوت:

مر المسلمانوں سے قرآن کریم کی تلاوت کرنے کی توقع کی جاتی ہے، کیونکہ یہ اسلام کی سب سے اہم اور سب سے مقدس کتاب ہے۔صرف اس کی تلاوت ہی ایک فرد کیلئے نیکی کا

سلم ذنهن

سبب بھی جاتی ہے۔ البذا قرآنِ کریم کی تلاوت مسلمانوں کے ہاں بہت عام عمل ہے۔ مطالع میں جواب دہندوں سے بوچھا گیا''آپ تنی بارقرآنِ کریم پڑھتے ہیں؟''اُن کے سامنے متعدد مکنہ جواب دہندوں سے بوچھا گیا''آپ تنی بارقرآنِ کہوہ ایک جواب چُنیں جوان پرسب سے زیادہ لاگو ہوتا ہو۔ اصل استخابات اور اُن کے نتائج جدول نمبر وہیں دیئے گئے ہیں۔ بینتائج ظاہر کرتے ہیں کوتا ہو۔ اصل استخابات اور اُن کے نتائج جدول نمبر وہیں دیئے گئے ہیں۔ بینتائج ظاہر کرتے ہیں کہ تقریباً نصف انڈونیشی، ملائشیائی اور پاکستانی اور مصری قرآنِ کریم با قاعد گی سے دن میں ایک مرتبہ یا ہفتے میں کئی مرتبہ پڑھتے ہیں۔ ترکوں اور ایرانیوں کیلئے اس کی متماثل تعداد بالترتیب مرتبہ یا ہفتے میں کئی مرتبہ پڑھتے ہیں۔ ترکوں اور ایرانیوں کیلئے اس کی متماثل تعداد بالترتیب باقاعد گی سے پڑھنے کا اعتراف کے ساتھ شدید متقابل تھا، جن کے ہاں صرف 5 فیصد نے قرآن باقاعد گی سے پڑھنے کا اعتراف کیا۔

## رسوماتی طرزعمل کااشاریه\_مذہبی مشق:

ندہی مثقوں کی پابندی کا ایک مجموعی تخینہ حاصل کرنے کیلئے، درج ذیل طریقِ کارکو استعال کرتے ہوئے، رسوماتی طریقِ کا ایک اشاریہ تیارکیا گیا۔ دن میں پانچ مرتبہ یااس سے زیادہ مرتبہ نمازوں کی ادائیگی کو ایک نمبردیا گیا اور باقی تمام جوابات کوصفر دیا گیا: پچھلے سال کے دوران زکوۃ اداکرنے اور روزے رکھنے کے بارے میں کہاں کے جواب کو ایک اور نئ کے جواب کو صفر نمبردیا گیا: قرآن کریم کو دن میں ایک مرتبہ یا ہفتے میں کئی بار با قاعد گی سے پڑھنے کو ظاہر کرنے والے جواب کو ایک اور باقی تمام جوابات کوصفر نمبردیا گیا۔

نتیج میں بننے والا اشار بیرچار سے لے کر، جو بلند سکورکو ظاہر کرتا ہے۔ صفر سکورتک تھا جو
کہ پست سکورکو ظاہر کرتا ہے۔ جدول نمبر 10 جواب دہندوں کی مختلف اقسام میں تقسیم کو ظاہر کرتا
ہے۔انڈ ونیشیوں، ملائشیوں اور مصریوں نے اسلامی رسومات کے ساتھ بلند ترین پیان کا اظہار کیا
جن کے پیچھے پاکستانی، ایرانی اور ٹرک آئے۔قراقوں کا نمایاں طور پر مختلف طرز تھا۔ اُن کے
صرف 4 فیصد کا پانچ یا جارسکور تھا اور 84 فیصد کا ایک اور صفر سکور تھا جو فہ ہی رسومات کے ساتھ
وفاداری کی بہت پست سطح کو ظاہر کرتا ہے۔ یہ نتائج واضح طور پر مسلمان آباد یوں کے مابین اُن
کے فہ ہی پیان میں مماثلتوں اور اختلافات دونوں کو ظاہر کرتے ہیں، جیسا کہ فہ ہی رسومات کے
اشاریتے سے پیائش کی گئی ہے۔

جب اعدادو شار کا تجزیه جواب دہندوں کی ساجی آبادیاتی خصوصیات کی بنا پر کیا گیا تو

ه مسلم ذبن

نہ ہی مشق میں کچھاہم اختلافات و کیھنے میں آئے۔مصر، پاکتان، ترکی اور انڈو نیٹیا میں عورتیں مردوں کی نسبت نہ ہی رسومات کی زیادہ پابند تھیں، اور یہ فرق مصراور انڈو نیٹیا میں خاص طور پر نمایاں تھا۔ قزاق مرداور عورتیں مکنہ طور پر مذہبی رسومات کی پابندی کم سے کم کرتے تھے۔ عمومی طور پر عمر کا فذہبی رسومات کی ادائیگی کے ساتھ مثبت تعلق تھا۔ تعلیمی قابلیت بھی لوگوں کو فذہبی رسومات کا سختی سے پابند بنانے میں ایک بڑا عامل تھا۔

عموی طور پرتعلیم کا ذہبی عمل کے ساتھ معکوں تعلق رکھنے کا رُبھان تھا۔ ذہبی اعلی طبقہ قابلِ ذکر طور پر عام لوگوں یا مسلمان پیشہ درلوگوں کی نسبت ذہبی رسومات کا زیادہ پختی سے پابند تھا۔ قزاق ذہبی رسومات کو کم سے کم اداکرتے ہیں۔

## جدول 3.11 نهبی عمل کااشارییه-رسومات پسندی

| ايران | ترکی | ملائيثيا | مصر | قزاقستان | پاکستان | انڈونیشیا |       |
|-------|------|----------|-----|----------|---------|-----------|-------|
| 7     | 7    | 34       | 45  | 1        | 24      | 44        | بلند4 |
| 28    | 18   | 47       | 40  | 3        | 31      | 49        | 3     |
| 35    | 43   | 16       | 10  | 12       | 28      | 7         | 2     |
| 18    | 21   | 3        | 4   | 41       | 15      | 1         | 1     |
| 13    | 11   | -        |     | 43       | 2       | -         | پت0   |

ندہبی وابسکی:

سٹارک اور گلاک (1968) نہ ہی وابستگی کو فدہبی پیان کی ایک ست کے طور پر شناخت
کرتے ہیں۔ فدہبی وابستگی اور سم کے درمیان فرق ہیہ ہے کہ جہاں رسمی اعمال انتہائی رسی اور
مخصوص طور پر عوامی ہوتے ہیں، فدہبی وابستگی کے اعمال مخصوص طور پر عبادت اور مراقبے کے
اعمال ہوتے ہیں۔ تمام فداہب اس طرح کے دینداری کے اعمال کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں۔
اعمال ہوتے ہیں۔ تمام فداہب اس طرح کے دینداری کے اعمال کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں۔
اسلام میں بہت سے مسلمان نجی طور پر عبادت کرتے ہیں، جو کہ اُن کے رسمی فدہ اُن کا قرآن اور اموتی ہے۔ دینداری کا ایک عمل جو مسلمانوں کیلئے نجی بھی ہے اور برجستہ بھی وہ اُن کا قرآن کے ساتھ پیان اور بیعقیدہ ہے کہ اس کی تعلیم طرز عمل کیلئے بہترین رہنما ہے۔ نتیجہ ہوت سے

مسلم ذبهن

مسلمان اپنی روزمرہ زند گیوں میں رہنمائی کیلئے قرآن سے رجوع کرتے ہیں۔

اس مطالع میں جواب دہندوں سے پوچھا گیا''آپ اپنی روزمرہ زندگی کے بارے میں سوچتے ہوئے، اوراُن فیصلوں پرغور کرتے ہوئے جوآپ کواس بارے میں کرنے ہوتے ہیں:
اپناوقت کس طرح گزاریں'' دوسر بےلوگوں کے ساتھ کیسے برتاؤ کریں'' یفرض کرتے ہوئے کہ آپ کے بین، اُن کی پرورش کیسے کریں اور علی بندالقیاس، جو پچھآپ نے قرآن کریم میں پڑھا ہے، کس حد تک روزمرہ کے فیصلوں میں آپ کی مدد کرتا ہے؟'' جواب دہندوں کو فیصلے کے متعدد انتخاب دیے گئے تھے اور اُن سے کہا گیا تھا کہ وہ ایک ایسے جواب کی نشاندہی کریں جو سب سے زیادہ اُن پرلاگوہ وتا ہے۔

جوابات، اورساتھ ہی ساتھ جواب دہندگان کی سات مما لک میں تقسیم جدول نمبر 11 میں دی گئی ہے۔ نتائج ظاہر کرتے ہیں کہ اگر ہم جواب کی دواقسام کو اکٹھا کردیں'' مجھے وہ مخصوص اوقات یاد ہیں جب فیصلے کرنے میں اس نے براہ راست میری مدد کی ہے' اور' دمئیں مخصوص فیصلے کرنے کیلئے اکثر قرآنِ کریم سے رجوع کرتا ہول' ۔ تو پھر انڈونیشٹی سب سے زیادہ دیندار ہیں، جن کے پیچھے مصری، ایرانی پاکستانی اور ترک ہیں۔ قزاق ایک مرتبہ پھرسب سے کم دیندار ہیں۔ بینتی بیرسوم پیندی کے بارے میں اور دیئے گئے نتائج سے ہم آہنگ ہے۔

جدول 3.12 قرآن روزمرہ کے فیصلے کرنے میں آپ کی کیسے مدد کرتا ہے

| اران | تر کی | ملائيشيا | مقر | قزاقستان | پاکستان | انڈونیشیا |                                             |
|------|-------|----------|-----|----------|---------|-----------|---------------------------------------------|
| 12   | 9     | 1        | 13  | 45       | 33      | 2         | جب میں اپنی روز مرہ زندگی گز ارتا ہوں       |
|      |       |          |     |          |         |           | تومیں قرآن کے بارے میں بمشکل ہی             |
|      |       |          |     |          |         |           | سوچتا ہوں                                   |
| 34   | 21    | 67       | 33  | 30       | 17      | 34        | مجھے کوئی خاص مثالیں تویاز ہیں ہیں تاہم میں |
|      |       |          |     |          |         |           | يقين ركهتا هول كه قرآن چربھی میری روز مرہ   |
|      |       |          |     |          |         |           | زندگی میں مددگارہے                          |
| 27   | 16    | 9        | 16  | 11       | 44      | 23        | میں ایسی مخصوص مثالیں یا د کرسکتا ہوں       |
|      |       |          |     |          |         |           | جب اس نے فیصلے کرنے میں میری براہ           |
|      |       |          |     |          |         |           | راست مدد کی ہے                              |

سلم ذہن

| 24 | 8  | 21 | 36 | 5  | 5 | 41 | میں خصوصی فیصلے کرنے کے لیے اکثر<br>اوقات قر آن سے مشاورت کرتا ہوں |
|----|----|----|----|----|---|----|--------------------------------------------------------------------|
| 4  | 46 | 2  | 2  | 19 | 1 | 1  | دوسرے                                                              |

### جی عبادات:

یہ معلومات کہ آیا جواب دہندگان نجی طور پر عبادت کرتے ہیں صرف انڈونیشیا اور
پاکتان سے حاصل کی گئیں۔ نتائج نے ظاہر کیا کہ تقریباً نصف انڈونیشی اور ایرانی اور دو تہائی
پاکتانی اور ترک نجی عبادات کرتے ہیں۔ خوا تین مکنہ طور پر مردوں کی نسبت زیادہ نجی عبادت
کرتی تھیں اور عرکا نجی عبادت کی ادائیگی کے ساتھ مثبت تعلق تھا۔ انڈونیشیا میں عام لوگوں اور اعلیٰ
طبقہ کے نصف نے کہا کہ وہ نجی طور پر عبادت کرتے ہیں۔ پاکتان میں نہ ہی اعلیٰ طبقہ سب سے
طبقہ کے نصف نے کہا کہ وہ نجی طور پر عبادت کرتے ہیں۔ پاکتان میں نہی عبادت کرتا تھا (%77) اور عام لوگوں کا ایسا کرنے کا امکان سب سے کم
تاری دونوں مما لک میں نجی عبادت کرنے کے روحان کومتا ثر

دینداری کا ایک اشاریه اُن مما لک کیلئے تیار کیا گیا جن کیلئے یہ اعدادوشار دستیاب سے،

یعنی انڈونیشیا، پاکستان، ایران، ترکی اور ملائشیا، درج ذیل طریق کاراستعال کرتے ہوئے نجی
عبادات کے بارے میں سوال کے مثبت جواب کیلئے ایک نمبر دیا گیا اور منفی جواب کیلئے صفر
نمبردیا گیا۔اس سوال میں کہ قرآن کس طرح کسی شخص کی روز مر وزندگی کے فیصلے کرنے میں مدد
کرتا ہے۔ جواب کی تیسری اور چوشی قسم کو ایک نمبر اور دوسرے جوابات کو صفر نمبر دیا گیا۔ لہذا
اشاریتے کے سکور نے دو (انتہائی دیندار) سے لے کر صفر (غیر دیندار) تک کا اصاطہ کیا۔
دینداری کے اشاریتے نے بی ظاہر کیا کہ تمام مما لک میں چارجواب دہندوں میں سے ایک انتہائی
دیندار تھا اورا کشیت درمیا نہ درج کے دیندار شے۔قزاق ممکن طور پراپنی مذہب پرستی کا اظہار
رسومات کی پابندی اور دینداری کے اعمال کے ذریعے سب سے کم کرتے تھے۔

## تجرباتی جهت

تجرباتی جہت ، حقیقتِ الہی مطلقہ کے ساتھ کسی قتم کے ربط یا تجربے سے متعلق ہے۔ یہ

مسلم ذبن

ایک ایسی توقع ہے جو تمام نداہب میں پائی جاتی ہے۔اسلام میں صوفی اور دوسری معروف ندہبی روایات ہیں جو ایک فرد کی ندہب پرتی کی تصدیق کیلئے کسی نہ کسی قسم کے الوہ می تجربے پر زور دیتی ہیں۔ تجرباتی جہت کے اعداد و ثار صرف انڈونیشیا، پاکستان، ایران اور ترکی اور ملائشیا اور مصر سے اس جہت کے بارے میں سوالات کا جواب قزاق جواب دہندوں کی اچھی خاصی تعداد کی طرف سے نہیں دیا گیا لہٰذا اُنہیں اس تجزیے میں شامل نہیں کیا گیا۔

تجرباتی سوالات کے جوابات کی رپورٹ جدول اب ج داور رہیں پیش کی گئی ہے۔جیسا کہ میہ جدول الب ج داور رہیں پیش کی گئی ہے۔جیسا کہ میہ جدول ظاہر کرتی ہیں، پانچ سوال میہ تھے: یہا حساس کہ آپ خدا کے سامنے حاضر ہیں: پیخمبر کی طرف سے حفاظت کئے جانے کا احساس: اللہ کی طرف سے ورغلائے جانے کا احساس نتائج مختلف مرا الک میں کچھنمایاں اختلافات اور مماثلتوں کو ظاہر کرتے ہیں۔ ینچے جدول 12 الف میں دیئے ممالک میں سے جواب دہندگان کی اکثریت نے یہ بتایا کہ یا تو آنہیں یقین تھایا وہ سیجھتے کہ وہ اللہ کے سامنے حاضر ہیں۔ پاکستانیوں، انٹر ونیشیوں، ملائشیوں کا تناسب نسبتاً قابلِ ذکر حدتک بلندتھا۔

جدول3.13: بیاحساس کرآپ خدا کے حضور حاضر ہیں

|      |      |          |     | *       |           | * *                                     |
|------|------|----------|-----|---------|-----------|-----------------------------------------|
| اران | ترکی | ملائيثيا | معر | پاکستان | انڈونیشیا |                                         |
| 42   | 41   | 37       | 35  | 57      | 63        | ہاں مجھے یقین ہے کہ مجھے ایسااحساس ہے   |
| 30   | 29   | 48       | 26  | 25      | 20        | ہاں،میراخیال ہے کہ <u>مجھ</u> الیااحیاس |
|      |      |          |     |         |           | <del>-</del>                            |
| 21   | 29   | 15       | 39  | 18      | 16        | نېيں                                    |

جدول 3.14:حضور ۱ کی طرف سے نجات دلائے جانے کا احساس انڈونیٹیا پاکتان مصر ملائیٹیا ترک اریان سلم ذهن

| 37 | 21 | 24 | 33 | 36 | 29 | ہاں مجھے یقین ہے کہ مجھے ایسااحساس ہے |
|----|----|----|----|----|----|---------------------------------------|
| 30 | 28 | 49 | 12 | 27 | 29 | ہاں،میراخیال ہے کہ مجھے ایسااحساس ہے  |
| 33 | 50 | 27 | 55 | 37 | 42 | نېيں                                  |

### جدول3.15: خُداسے خائف ہونے کا احساس

| اران | تزکی | ملائيثيا | مصر | پاکستان | انڈونیشیا |                                       |
|------|------|----------|-----|---------|-----------|---------------------------------------|
| 69   | 53   | 76       | 51  | 82      | 83        | ہاں مجھے یقین ہے کہ مجھے ایسااحساس ہے |
| 22   | 36   | 22       | 13  | 13      | 15        | ہاں،میراخیال ہے کہ مجھے ایسااحساس ہے  |
| 9    | 10   | 2        | 35  | 5       | 2         | ربين                                  |

## جدول 3.16: الله كي طرف سے سزاديئے جانے كا احساس

| ایران | ترکی | ملائيثيا | مصر | پاکستان | انڈونیشیا |                                       |
|-------|------|----------|-----|---------|-----------|---------------------------------------|
| 65    | 44   | 63       | 66  | 66      | 53        | ہاں مجھے یقین ہے کہ مجھے ایسااحساس ہے |
| 25    | 33   | 33       | 7   | 26      | 34        | ہاں،میراخیال ہے کہ مجھے ایسااحساس ہے  |
| 10    | 22   | 4        | 27  | 8       | 13        | نہیں                                  |

## جدول3.17: شیطان کی طرف سے درغلائے جانے کا احساس

| اران | ترکی | ملائيثيا | مصر | پاکستان | انڈونیشیا |                                       |
|------|------|----------|-----|---------|-----------|---------------------------------------|
| 59   | 34   | 62       | 51  | 67      | 63        | ہاں مجھے یقین ہے کہ مجھے ایسااحساس ہے |
| 26   | 32   | 35       | 17  | 24      | 29        | ہاں،میراخیال ہے کہ مجھے ایسااحساس ہے  |
| 15   | 34   | 4        | 32  | 9       | 8         | نہیں                                  |

تاہم جواب دہندگان کے ایک تہائی سے لے کرایک چوتھائی تک کو یقین تھا کہ اُنہیں پیغمبر کی طرف سے نجات دلائے جانے کا احساس ہے اورا گر دونوں مثبت جوابات کو ملالیا جائے، تو پھرایک تجربہ کے حامل افراد کی تعداد ہڑھ کر پاکستان میں 63 انڈونیشیا میں 58 ملائشیا میں 73%، ایران میں 67 فیصد، ترکی میں 49 اور مصرمیں 45 ہوجاتی ہے۔مصریوں کی اکثریت

سلم ذبن

نے پیغیبرگی طرف سے نجات دلائے جانے کا تجربہ نہیں کیا تھا۔ انڈونیشیوں ، ملائشیا وَں ، ترکوں ، ایرانیوں اور پاکستانیوں کے برعکس جنہوں نے تقریباً گلی طور پر بیاطلاع دی کہ وہ خوف خدا رکھتے ہیں تقریباً ایک تہائی مصریوں نے اس قسم کا تجربہ نہ ہونے کی اطلاع دی۔لیکن ان میں سے مجمہ 64 فیصدنے اللہ سے خوف رکھنے کی رپورٹ دی۔

اس شہادت نے یہ بات ظاہر کی کہ چھ کے چیمما لک میں سے جواب دہندوں کی غالب اکثریت کیلئے اللہ خوف کھانے کے قابل ہے۔ کیا یہ محض ایک سوال کا کام ہے؟ ہوسکتا ہے یہی صورت ہولیکن چیمما لک میں سے آنے والے جوابات کی یکسانیت یہ اشارہ کرتی ہے کہ اللہ کی یہ تصویر بنانے گی تہہ میں کچھ عمرانیاتی اور نفسیاتی اسباب ہیں۔جیسا کہ اگلے سوال سے ملنے والی شہادت ظاہر کرے گی۔

اس سوال کے جواب کا طرز کہ' اللہ کی طرف سے کسی ایسے کام کے لئے سزا ملنے کا احساس جوآب نے کی تھی؟'' اُس سوال کے جواب جیسا تھا جوا و پر بیان کیا گیا ہے۔ پاکستان، مصر، ملائشیا اور ایران میں جواب دہندوں کی تقریباً دو تہائی اکثریت نے جواب دیا کہ وہ خداسے سزاپانے کا احساس محسوس کرتے ہیں اور نصف ترک اور انڈونیشی بھی اسی انداز سے محسوس کرتے سے ۔ اس شہادت سے جو عام نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے وہ بیہ ہے کہ سلمانوں کی ایک بڑی اکثریت کیلئے سزا اور خوف احساس اللہ کی الوہی حقیقت کے تجربے کا ایک اہم حصہ ہے۔ ساتھ ہی ساتھ الیا تجربہ نہ ہونے کے مفہوم میں مسلمانوں کے ہاں بڑے اہم اختلافات ہیں۔ مماثلتیں اور اختلافات ہیں۔ مماثلتیں اور اختلافات ہیں۔ مماثلتیں اور اختلافات ہیں۔ مماثلتیں اور خوب اشارہ اختلافات دونوں الوہیت کے ان تجربات کی ایسی عمرانیاتی اور نفیاتی بنیادوں کی طرف اشارہ کرتے ہیں، جو پچھاہم سوالات اُٹھاتی ہیں۔ ان کا کھوج ایک علیحدہ جھے میں لگایا جائے گا۔ آخری بات ہی کہ ورغلائے والے سوال کا جواب (شیطان کی طرف سے ورغلائے جانے کا احساس) الوہ ی سزا کے سوال جواب (شیطان کی طرف سے ورغلائے جانے کا احساس) الوہ ی سزا کے سوال جواب (شیطان کی طرف سے ورغلائے جانے کا احساس) الوہ ی سزا کے سوال جواب (شیطان کی طرف سے ورغلائے جانے کا احساس) الوہ ی سزا کے سوال جواب (شیطان کی طرف سے ورغلائے جانے کا احساس) الوہ ی سزا کے سوال جواب (شیطان کی طرف سے ورغلائے جانے کا

### تجرباتی جهت کااشاریه:

تجرباتی جہت کا ایک اشاریہ درج ذیل طریق کارکواستعال کرتے ہوئے تیار کیا گیا۔ جواب کی قتم''ہاں مجھے یقین ہے مجھے ایسا احساس ہے'' اور تمام کے تمام پانچ سوالوں کیلئے ایک نمبر دیا گیا۔اور باقی تمام جوابات کو صفر نمبر دیا گیا۔اس نے ایک ایسا اشاریت شکیل دیا جو پانچ سے مسلم ذہن

کے کرصفر تک کومحیط تھا۔ اس اشار یے پر تین ممالک سے جواب دہندوں کی تقسیم کو جدول 13 میں دکھایا گیا ہے۔ انڈونیشی اور پاکتانی جواب دہندگان ، دوسرے ممالک کے جواب دہندگان کے مقابلے میں الوہی تجربدر کھنے کا زیادہ امکان رکھتے ہیں۔ یہ اشار یہ یہ بھی ظاہر کرتا ہے کہ تمام ممالک سے مسلمانوں کی اکثریت الوہی حقیقت کا کسی نہ کسی قشم کا فدہبی تجربدر کھتی ہے۔

جدول3.18 تجرباتی جهت

| ايران | تزکی | ملائيشيا | مصر | پاکستان | انڈونیشیا |       |
|-------|------|----------|-----|---------|-----------|-------|
| 16    | 12   | 15       | 21  | 22      | 17        | بلندة |
| 14    | 14   | 12       | 13  | 23      | 22        | 4     |
| 22    | 15   | 29       | 12  | 22      | 22        | 3     |
| 19    | 11   | 17       | 16  | 16      | 20        | 2     |
| 13    | 13   | 13       | 11  | 9       | 12        | 1     |
| 17    | 36   | 13       | 27  | 8       | 7         | پپت0  |

اعداد و قار کے تجزیے نے بیہ بھی ظاہر کیا کہ تجرباتی مذہبیت میں جنس کے کوئی اہم اختلافات نہیں تھے۔ انڈونیشیا میں نسبتاً نوجوان جواب دہندہ اعلیٰ سطح کے مذہبی تجربات سے گزرنے کا زیادہ امکان رکھتے تھے۔ جبکہ پاکستان، ایران، ترکی اور مصر میں طرزاس کے بالکل اکثر تھا۔ زیادہ تعلیم یافتہ جواب دہندگان انڈونیشیا، مصر، اور پاکستان میں زیادہ مذہبی تجربدر کھنے کا امکان رکھتے تھے کیکن ایران اور ترکی میں معاملہ اُلٹ تھا۔ عمومی طور پر تجرباتی مذہبیت کے اشارے بر مذہبی فعالیت پندزیادہ نمبر حاصل کرنے کا رُجان رکھتے تھے۔ مسلمان پیشہ ورلوگ تمام ممالک بی شرور حاصل کرنے کا رُجان رکھتے تھے۔ عام لوگوں میں بھی اچھی خاصی تعداد نے مذہبی میں کہی ترسکور حاصل کرنے کا رُجان دو تو قعات میں اُن کا تناسب مذہبی فعالیت پندوں کی نہیں خوالیت پندوں کی نہیں جم تھا۔

تجرباتی مدہبت پرایک نوٹ:

غالبًاسب سے زیادہ قابل ذکر نتائج میں ایک، جواب دہندوں کے ہاں، اللہ سے خاكف

سلم ذبن

ہونے اور اللہ سے سزاپانے کے وسیع پیانے پر پھیلے ہوئے احساسات کی موجودگی تھی۔ تمام ممالک میں جواب دہندگان کی اکثریت اللہ سے ڈرتی تھی اور یہ احساس، انڈوئیشیوں، پاکستانیوں، ملائشیاؤں اور ایرانیوں کے ہاں خاص طور پر نمایاں تھا۔ تمام ممالک میں جہاں اس موضوع پر تحقیقات کی گئی جواب دہندگان کی ایک وسیع اکثریت نے اللہ کی طرف سے کسی ایسی چیز کی سزا دیئے جانے کی رپورٹ دی جو اُنہوں نے کی تھی۔ فرجی پیان میں ان اختلافات کی توجیہ کون سے عوال کر سکتے ہیں؟ ان نتائج کی توجیہ کون سے عوال کر سکتے ہیں۔

ایمیلی وُرُخیم اور میری دُگس کی ندہب کی عمرانیات کی عمرانیاتی بصیرتیں ان سوالات کا جواب دینے کیلئے مفید ڈھانچہ مہیا کرتی ہیں۔ وُرخیم کی عمرانیات کی بنیادی تجزیاتی موضوعات میں سے ایک بصیرت کا ساجی کنٹرول تھا۔ اُس نے اس مسلد کا کھوج ند ببیت کے عمرانیاتی تجزیے سے لگایا۔ وُرِخیم کا فدہبی زندگی اور طرزِعمل کا تجزیدا یک بنیادی اصول موضوعہ پربینی تھا ''تمام وقتوں کے معتقدین کے متفقہ جذبات خالصتاً پُر فریب نہیں ہوسکتے '' (وُرخیم 1915 صفحہ 1417) تا ہم جہاں وہ ''معتقدین کے ''متفقہ جذبات '' کو خالصتاً پُر فریب نہیں سمجھتا تھا، وہ انہیں ''جزوی طور پر رفریب 'نہیں سمجھتا تھا، کو وہ انہیں ''جزوی طور پر کرفریب 'نہیں سمجھتا تھا، کو فالصتاً پُر فریب نہیں سمجھتا تھا، کو فالمتاً پُر فریب نہیں سمجھتا تھا، کو فالمتاً پُر فریب نہیں سمجھتا تھا، کو فالمتاً پُر فریب نہیں کی گئی تشریجات اور اعمال کی پیش کی گئی تشریجات اور جوازات کو قبول نہیں کرتا تھا۔

اُس نے بیاستدلال کیا کہ وہ'' حقیقت'' جس پر مذہبی تجربہ ببنی تھا ہمیشہ ولی نہیں ہوتی جیسی کہ وہ معتقدین کی طرف سے بیان کی جاتی ہے۔اس کا بیہ طلب نہیں ہے کہ مذہبی تجربہ ''غلط'' ہے۔اس کے برعکساُس نے بیدوئوگی کیا کہتمام مذاہب اپنے اپنے طریقے پر سچے ہیں اور کوئی مذہب ایسانہیں ہے جو''غلط' ہو۔ وہ اس مفہوم میں سچے ہیں کہ وہ ایک غیر معروضی، علامتی یا استعاراتی انداز سے اُن کی تہہ میں چھپی ہوئی'' حقیقت' کو بیان اور اُس کا اظہار کرتے ہیں اور اُنہیں اُن کا صحیح مفہوم دیتے ہیں۔ وُرخیم کے مطابق وہ'' حقیقت''' معاشرہ' ہے۔معتقد دھوکے میں نہیں ہوتا جب وہ ایک ایسی اخلاقی قوت پر یقین رکھتا ہے جس پر وہ انحصار کرتا ہے اور جس میں بہترین ہے: بی قوت وجودر کھتی ہے، بیہ معاشرہ ہے ( وُرخیم سے وہ کچھ حاصل کرتا ہے جواس میں بہترین ہے: بی قوت وجودر کھتی ہے، بیہ معاشرہ ہے ( وُرخیم سے وہ کچھ حاصل کرتا ہے جواس میں بہترین ہے: بی قوت وجودر کھتی ہے، بیہ معاشرہ ہے ( وُرخیم سے وہ کچھ حاصل کرتا ہے جواس میں بہترین ہے: بی قوت وجودر کھتی ہے، بیہ معاشرہ ہے ( وُرخیم صاحب کے دوا

دُرخیم کیلئے مذہب تصورات کا ایک ایسا نظام ہے جس کے ذریعے سے افرادا پنے ہاں اُس معاشر کی نمائندگی کرتے ہیں جس کے دہ ارکان ہوتے ہیں اور اُن دھند لے کیکن گہرے تعلقات مسلم ذبن

کی جودہ اس کے ساتھ رکھتے ہیں۔ اس مفہوم میں مذہب قابل فہم ساجی حقیقتوں کا ادراک کرنے اور اُنہیں آگے پہنچانے کا ایک ذریعہ مہیا کرتا ہے اور ساتھ ہی ساتھ ساجی تعلقات کا اظہار کرنے اور اُس کی علامت بننے کا بھی۔ دوسر لفظوں میں، معتقدین کیلئے، ندہبی اعتقادات تج بات اور اعمال، اینے معاشر اور اُنہیں محصوص طریقہ ہیں، اور ساتھ ہی ساتھ ان کے اظہار اور اُنہیں مخصوص علامتی محاورے میں ڈرامائی تشکیل دینے کا بھی۔

دُرْجِم کی مذہب کی عمرانیات پر بنیادر کھتے ہوئے ڈگلس مذہب کے طالب علموں کیلئے خصوصی ولچپی کے حال سوال کا کھون لگاتی ہے!۔ کون سے ساجی حالات خاص قسم کے مذہبی حسیات کی حوصلدافزائی کرتے ہیں؟ وہ استدلال کرتی ہے کہ وہ طریقے جن میں ساجی حقیقت حسیت کی تغییر کرتی ہے، بھی اسے بہا ہم ہیں جتنا کہ وہ طریقے کہ جن پر حقیقت خود بخو دساجی طور بعیر ہوتی ہے خصوص ساجی حالات وُنیا کو دیکھنے کے خصوص طریقوں کی حوصلدافزائی کرتے ہیں۔ ڈگلس حلقہ اگروپ نظریہ اس تعلق کی وضاحت کرنے کیلئے وضع کیا گیا ہے ہیں۔ ڈگلس حلقہ اگروپ نظریہ اس تعلق کی وضاحت کرنے کیلئے وضع کیا گیا ہے نظریہ اور فرکلس 1970)۔ اپنے کام میں وہ مذہب کی مختلف شکلوں، وُنیا کے بارے میں نقطۂ نظر، اور فرکلس عرانیاتی موز ونیت کا نظریہ پیش کرتی ہے۔ وہ محقیدے کی مختلف اقسام کو معاشرے کے مختلف طرز وں کے ساتھ مسلک کرنے کی کوشش کرتی ہے۔ ڈگلس بیاستدلال کرتی ہے کہ مختلف ساجی حالات میں افراد مختلف تکو بینیات کے بارے میں متعصب ہوتے ہیں۔ لوگ اُس بات پر عالمی حالیہ کی حاصل کرنے کیلئے انسانی المحول پر مخصر ہوتی ہے۔ اُس کا نظریہ، تج ہے کی تمام تہوں میں ہم آ بھی حاصل کرنے کیلئے انسانی ماحول پر مخصر ہوتی ہے۔ اُس کا نظریہ، تج ہے کی تمام تہوں میں ہم آ بھی حاصل کرنے کیلئے انسانی استدلال کرتی ہے کہ لوگوں کی علامتی دنیا بھی اُسی طرح کی ایک ساخت کی شکل اختیار کر لیتی ہے استدلال کرتی ہے کہ لوگوں کی علامتی دنیا بھی اُسی طرح کی ایک ساخت کی شکل اختیار کر لیتی ہے جسے اس کی ساجی دُنیا۔

مندرجہ بالا،عقائداورساجی ڈھانچے کے درمیان ربط کے دُرخیم اور ڈگلس کے تجزیوں کے منتخب پہلوؤں کے صرف مختفر شدہ خاکے ہیں۔ یہ تجرباتی ند ہبیت کے الوہیت کے تصور کے ساتھ مسلک تصورات کے پہلوؤں کے بارے میں نتائج کی ایک وضاحت کے طور پر پیش کئے گئے ہیں۔مسلمانوں کا الوہیت کا تجربہ خوف کے احساس اور کسی ایسی چیز کیلئے سزا دیتے جانے کے احساس سے جوانہوں نے کی ہے ،متصف کیوں ہے؟

مسلم وتهن

جیما کہاوپر ذکر کیا گیا، دُرخیم کی ندہب کی عمرانیات کا ایک بنیادی اصولِ موضوعہ یہ تھا کہ ''معتدین کے متفقہ جذبات .....خالصتاً پُر فریب نہیں ہوسکتے'' لیکن اُس نے استدلال کیا کہ نہ ہی تجربے کی حقیقی بنیادیں وہ نہیں ہوتیں جو معتقدین کی طرف سے بیان کی جاتی ہیں بلکہ اُن کی بنیاد معاشرے کی نوعیت اور اُس کی''حقیقت'' ہوتی ہے۔ دُرخیم کے نزدیک فدہب تصورات کا ایک ایسانظام ہے جس کے ذریعے افرادا پنے آپ کو اُس معاشرے کی یا ددہ اِنی کراتے ہیں، جس کے وہ ارکان ہوتے ہیں، اور اُن دُھند لے لیکن گہرے تعلقات کی جو اُن کے اس کے ساتھ ہوتے ہیں۔ اس پس منظر سے مسلمانوں کے اللہ کو بطور خوف کھانے کے قابل اور سزاد سے والے ہوتے ہیں۔ اس پس منظر سے مسلمانوں کے اللہ کو بطور خوف کھانے کے قابل اور سزاد سے والے جیش کیا ہوتے ہیں۔ اس پس معاشرے کی علامتی یا استعاراتی نمائندگی کے طور پر پیش کیا جا سکتا ہے، جس کا وہ ایک حصہ ہیں اور اُس کے ساتھ ان کے تعلقات کی نمائندگی کے طور پر بھی اس بات پر غور کرنا دلچ سپ ہے کہ ترکی ہیں، جو سب سے زیادہ جہوری اور نسبتاً معاشی طور پر تی یا فتہ ملک ہے، تقریباً نصف جو اب دہندگان نے صفریا ایک سکور حاصل کیا۔

یا فتہ ملک ہے، تقریباً نصف جو اب دہندگان نے صفریا ایک سکور حاصل کیا۔

یا فتہ ملک ہے، تقریباً نصف جو اب دہندگان نے صفریا ایک سکور حاصل کیا۔

دنا مجمی جہت :

نتائجی جہت ندہبی عقیدے عمل اور تجربے کے غیر ندہبی اثرات کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ ندہبی عقا کداور نظریات ہمیشہ مطلق الوہی حقیقت کے مفہوم اور نوعیت اور انسانی زندگی، حالات اور مقدّ رسے متعلقہ سوالات کی تشریحات کے طور پر، معاشرے میں دوسرے عقا کداور نظریات مثلاً (جادو، سائنس) کے ساتھ مقابلہ کرتے رہتے ہیں۔ جدید دور میں، سائنس، انسانی حالات اور مقدّ رکے مفہوم نوعیت اور مقاصد کی توضیح کرنے میں فدہب کی سب سے بڑی رقیب بن گئی ہے۔ ایسے عقا کداور بیانات جو کسی بنیادی فدہبی عقیدے کی نفی کرتے ہیں عموماً فرد پر ایسے عقا کدکومتر دکرنے کیلئے ساجی اور نفسیاتی دباؤ کو اُبھارتے ہیں۔

اس مطالع بر ، نتائجی فد ب برسی کی تحقیق کرنے کیلئے دوسوالات کو استعال کیا گیا۔ یہ سوالات سے ''کیا آپ اتفاق کرتے ہیں کہ ایسا شخص جو کہتا ہے کہ کوئی اللہ نہیں ہے ، خطرناک سیاسی نظریات رکھنے کا امکان رکھتا ہے ؟'' اور ''کیا آپ ڈارون کے نظریۂ ارتقاسے اتفاق کرتے ہیں یا اختلاف ؟'' ان سوالات کا انتخاب اس لئے کیا گیا کیونکہ یہ مسلمانوں کی طرف سے وسیع پیانے پر مانے جانے والے دو بنیادی فدہبی عقائد کو چیلئے کرتے ہیں۔ ہرسوال کیلئے جواب دہندوں کوکٹیرا متخابی قتم کے جوابات پیش کئے گئے جوجدول 14 اور 14 بیل دکھائے گئے ہیں۔

مسلم ذہن

نتائج ظاہر کرتے ہیں کہ انڈونیشیا، پاکستان، ملائشیا اور مصر میں لوگوں کی غالب اکثریت نے اتفاق کیا کہ ایسا تخص جوخدا پر یقین نہیں رکھتا خطرناک سیاسی نظریات رکھنے کا امکان رکھتا ہے۔ قزاقستان میں لوگوں کی اکثریت ایسانہیں سمجھتی تھی، یااللہ پر یقین نہ رکھنے کے نتائج کے بارے میں بریقینی میں مبتلاتھی۔ایران اور ترکی میں جوابات بالتریب 18 اور 46 فیصد تھے۔اس طرح ڈارون کے نظریہ ارتقا کو انڈونیشیا، پاکستان، ترکی، ملائشیا اور مصر میں جواب دہندگان کی اکثریت غلط بھی تھی۔ قزاقستان میں، دوسرے تینوں ممالک کے جواب دہندوں کی نسبت اکثریت غلط بھی تھی۔ قزاق جواب دہندوں نے اس نظریے کی مشروط یا غیر مشروط حمایت کا اظہار کیا اور ایک تہائی قزاق جواب دہندوں نے بیکھا کہ اُنہوں نے اس نظریے کے بارے میں بھی نہیں سوچا۔اس حوال کو ایران میں جائزے کیلئے استعال نہیں کیا گیا۔

جدول 3.19: كيا آپ اتفاق كرتے ہيں كه ايبا شخص جوالله پريقين نہيں ركھتا خطرناك سياسي نظريات ركھنے كاامكان ركھتا ہے۔

| اران | تر کی | ملاميشيا | مصر | قزاقستان | پاکستان | انڈونیشیا |                   |
|------|-------|----------|-----|----------|---------|-----------|-------------------|
| 37   | 46    | 71       | 89  | 19       | 74      | 84        | ا تفاق كرتا هول   |
| 21   | 46    | 8        | 11  | 50       | 14      | 7         | ا تفاق نہیں کر تا |
| 37   | 9     | 21       |     | 31       | 12      | 9         | بيقيني ميں مبتلا  |

جدول3.20: كياآپ دارون ك نظريه ارتقاسي اتفاق كرتے بيں يا اختلاف؟

|      |     | •        |    |          | 44/     |           | ,                                 |
|------|-----|----------|----|----------|---------|-----------|-----------------------------------|
| اران | رکی | ملائيشيا | م  | قزاقستان | پاکستان | انڈونیشیا |                                   |
|      | 7   | 2        | 3  | 10       | 5       | 2         | نظر بیتقریباً یقنا صحیح ہے        |
|      | 7   | 7        | 5  | 27       | 9       | 14        | نظر بیغالباً صحیح ہے              |
|      | 7   | 7        | 15 | 14       | 12      | 11        | نظر بیغالبًا غلط ہے               |
|      | 56  | 54       | 52 | 14       | 60      | 61        | نظريه مكنه طور ريفيح نهبين هوسكتا |
|      | 15  | 28       | 25 | 35       | 14      | 12        | میں نے اس سے پہلے اس کے           |
| ľ    |     |          |    |          |         |           | بارے میں بھی نہیں سوچا            |

نتائجی **ند**ہب پرستی کا اشار یہ:

نتائجی مذہب پرسی کا ایک اشار بیدرج ذیل طریق کاراستعال کرتے ہوئے تیار کیا گیا۔

المسلم ذبن

اس سوال کے ساتھ اتفاق کہ وہ مخص جو کہتا ہے کوئی اللہ نہیں ہے خطرناک سیاسی نظریات رکھنے کا امکان رکھتا ہے، ایک نمبر اور باقی جوابات کا صفر نمبر دیا گیا۔ ڈارون کے نظریہ کہنر دیا گیا۔ ڈارون کے نظریہ مکنہ طور پر صحیح نہیں ہوسکتا ایک نمبر دیا گیا اور باقی تمام جوابات کا صفر نمبر دیا گیا۔ پاکستان انڈونیشیا اور مصر میں تقریباً نصف جواب دہندگان نے دو کا بلند ترین مکنہ سکور حاصل کیا، اور ملائشیا اور ترکی میں اس کے متقابل تناسب بالتر تیب 40اور 32 تھا۔ قزاق اس کے بالکل اُلٹ تھے جن میں سے 7 فیصد نے صفر نمبر حاصل کیا۔

اعداد وشار کے مزید تجزیے نے بہ ظاہر کیا کہ عمومی طور پر مردوں کا عورتوں کی نسبت رجعت پہند ہونے کا امکان زیادہ تھا، اور رجعت پہندی عمر کے ساتھ بڑھ رہی تھی۔ عمومی طور پر مذہبی فعالیت پہند عام لوگوں اور مسلمان پیشہ ورلوگوں کی نسبت زیادہ رجعت پہند تھے۔ مصر میں تمام گروپ میساں طور پر رجعت پہند تھے۔ قزاق میں صنف اور عمر کا نتائجی ندہب پرستی پرکوئی ارتہیں تھا کی تر جس تھ ملاکر، زیادہ تعلیم یا فتہ ، قزاق کم رجعت پہند تھے۔

جدول 3.21: نتائجی مذہب پرستی کااشار پیر

| ایران | تر کی | ملائيشيا | معر | قزاقستان | پاکستان | انڈونیشیا |       |
|-------|-------|----------|-----|----------|---------|-----------|-------|
|       | 32    | 40       | 48  | 3        | 46      | 53        | بلند2 |
|       | 37    | 47       | 45  | 26       | 42      | 40        | 1     |
|       | 23    | 14       | 7   | 71       | 12      | 7         | 0     |

## اختتامی رائے:

غالباً مسلم مذہبی پیان کے مختلف پہلوؤں کا مقداری طور پر تفصیلی خاکہ تیار کرنے کی یہ پہلی کوشش ہے۔ اس طرح غالباً اس میں متعدد کمیاں ہیں: جن میں سے، اہم ترین یہ ہے کہ آیا استعال کیا گیا تجزیاتی نقط ُ نظر، اس کا مطالعہ کرنے کا موزوں طریقہ ہے۔ عمرانیاتی طریق کار عمرانی حقیقت کا مطالعہ کرنے اور اسے سمجھنے کیلئے نیا بتی متغیرات پر بھروسہ کرتا ہے۔ نیا بتی متغیرات ساجی حقیقت کے اظہارات پر فوکس کرتے ہیں نہ کہ اس کے جو ہڑ پر۔ بیر کام عمرانیاتی تخیل کے حال اور اچا تک خوشخری دینے والوں کی شہادت پر بٹی بصیرت پر چھوڑ دیا جاتا ہے۔ یہ مقداری خطائر کواس بات کی جائز تنقید کیلئے، کھلا چھوڑ دیتا ہے کہ آیا گئے سے متغیرات در حقیقت انتہائی

مسلم ذہن

موزوں ہیں۔

اس باب میں بحث کئے گئے مسلم مذہبی پیان کے تجزیے میں اختیار کیا گیا نقط ُ نظر وسیع طور پر فدہب اور معاشرہ میں، بر کلے ریسر چ پروگرام کے کام پراورخاص طور پراُس کام پراخصار کیا ہے جس کا بیڑا چارلس وائی گلاک اور روڈنی شارک نے اُٹھایا۔ اس پروگرام سے اُبھر نے والی تحقیقی تصانیف نے فدہب کی عمرانیات کے سلسلے میں پچھاہم خدمات سرانجام دی ہیں، تاہم بر کلے کی تحقیق بنیادی طور پر عیسائیت کے مطالعے کیلئے وقف کی گئی تھی۔ یددلیل دی جاسکتی ہے کہ بر کلے کی اجتماعی میں بیان کی جہات مسلم فدہبی پیان کے تجربے کیلئے مطاسب نہ ہوں۔

میرے خیال میں الی تخصیص دووجوہات کی بنا پر سیحے نہیں ہوگی۔اوّل بر کلے سٹڈیز میں استعال کیا گیا تجزیاتی ڈھانچے گلاک اور سٹارک 1965: سٹارک اینڈ گلاک 1968) واضح طور پر عمرانیاتی اورجینی ہے اوراُس کا اطلاق دوسرے مذاہب کے تناظر میں بھی مذہبی پیان کے مطالعے پر بھی کیا جاسکتا ہے۔

دوم، یہ فرض کرتے ہوئے کہ اس اعتراض میں کچھ نظری صحت ہے، اس مفہوم میں کہ، دوسروں کے ساتھ ساتیت کے بنیادی دوسروں کے ساتھ ساتھ ، شارک اینڈ گلاک کی طرف سے تیار کردہ ڈھانچہ، عیسائیت کے بنیادی الہیاتی اصولوں کی وسیع فہید پرخصوصی طور پرمجمول کیا گیا ہے، تو میرا جواب اس کیلئے یہ ہوگا کہ، عیسائیت اور یہودیت کی طرح، اسلام بھی ایک ابرا جمی مذہب ہے اور اُن کے ساتھ متعدد الہیاتی اور فلسفیانہ اصولوں میں شراکت رکھتا ہے۔ ان حالات میں بیاستدلال کیا جاسکتا ہے کہ ایک مشتر کہ تجزیاتی ڈھانچہ استعال کرتے ہوئے، تمام ابرا جمی مذاہب میں ندہبی وفاواری کا مطالعہ اور تجزیہ کرنا ممکن ہونا چاہیے۔

موسکتا ہے کہ بیاوراسی قتم کے اور دلائل خالص پیندوں کو مطمئن نہ کریں ہمین اگر عمرانیاتی علم کو، ساجی حقیقت کے مطالع کے ایک ممتاز نقط نظر کے طور پر، نظری طور پرآگے بوھنا ہے، تو پھر تقابلی مطالعہ ایک بڑی ضرورت ہے۔ میں اُمید کرتا ہوں کہ کم از کم اس لحاظ سے موجودہ مطالعہ عمرانیاتی علم کی ترقی میں ایک حقیر خدمت انجام دے گا۔ اس بات کا بھی امکان ہے کہ مسلم خُد ا پرستی کے میرے تجزیے پرشد بدترین نقیدات مسلمان علما کی طرف سے ہی آئیں گی۔ ایس نقید کے جواب میں اس بات کا ذکر کردینا چا ہے کہ اس طریق کار کا استعال غیر نقیدی طریقے سے کے جواب میں اس بات کا ذکر کردینا چا ہے کہ اس طریق کار کا استعال غیر نقیدی طریقے سے

سلم ذبهن

نہیں کیا گیا۔ فوکس گروپ بحثوں اور سات مطالعہ شدہ مسلم ممالک میں سے دو۔ انڈونیشیا اور پاکستان .... میں اہلِ علم مسلمان جواب دہندوں سے گہرے انٹرویو کرنے کے ذریعے ،طریقِ کارکا جائزہ لینے کی ایک بنجیدہ اور جاذب نظر کوشش کی گئی۔ اس جائزے نے تجزیاتی ڈھانچے میں متعدد ترامیم کی طرف راہنمائی کی ، بشمول مسلم خُداپرستی کی اضافی متمیز جہات کی شناخت کے، جنہیں طریق کارمیں کھیالیا گیا۔

کچھ کمزوریوں کے باوجود، اس مطالعے کی یافتیں کچھا ہم نتائج مہیا کرتی ہیں۔اوّل میہ نتائج ظاہر کرتے ہیں کہ متعدد بڑے بڑے مسلم ممالک میں ایک ندہبی نشاق ثانیہ واقع ہورہی ہے یا ہو چکی ہے۔شہادت بیظا ہر کرتی ہے کہ زندگی کے تمام شعبوں سے تعلق رکھنے والے مسلمانوں کے ہاں ایک توانا فرہبی وفاداری یائی جاتی ہے۔اس وفاداری کی خصوصیت اسلامی عقائد، رسومات، دینداری، اور تجرباتی مذہب پرسی کے ساتھ شدیدلگاؤ ہے۔مسلمان اسلام کی ایک اپنی مشتر که تصویر میں شراکت دار ہیں، جس کی بنیادیں مصحف پرستی کی روایات میں ہیں۔ مذہب مسلمانوں کی بڑی تعداد کی روز مرہ سرگرمیوں میں ایک فعال کر دار اداکر تا ہے۔ دوسر لے لفظوں میں مربی وفاداری، اسلامی الہات اور تجربی رُخ بندی کی خصوصیت لئے ہوئے ہے، جے روزمرہ زندگی میں مفیدطریقے سے لا گوکیا گیا ہے۔شہادت بیجی اشارہ کرتی ہے کہ سلم خُدارِستی کی تغییر ساجی طور پر ہوئی ہے۔ساجی تغییر بہت سے عوامل سے متاثر ہوئی ہے جس میں عالمی اور معاشرے کی سطح پرعموی ندہبی حالات یا فضا، ملک میں ساجی اور سیاسی حالات اور ساجی ڈھانچیہ شامل ہیں۔ اپنی ابتدا ہی سے اسلام ایک عالمگیر فدہب رہا ہے۔ اس چیز کی جھلک وُنیا میں مسلمانوں کے حجم اوراُن کی ترکیب سے ملتی ہے ہم عصر دُنیا میں مسلمان عمومی طور برتر قی پذیر دُنیا میں رہتے ہیں، کیکن اسلام عالمی معاملات میں ایک قابلِ لحاظ کردار ادا کرتا ہے۔ اسلامی ندہبی فعاليت پيندي مسلمان ممالك مين اورساته بي ساته عالمي معاملات مين ايك ابهم سياي قوت ہے۔عالمی ناانصافیوں نے ،قومی اور بین الاقوامی سطوح پر ایک زیادہ منصفانہ ساجی نظام کی تخلیق کیلئے تحقیق کوایک تحرّک دیا ہے۔ بہت سے مسلمانوں کے نزدیک اسلام ایسے ساجی نظام کے قیام کیلئے ایک طاقتورنمونہ مہیا کرتا ہے۔

اسلام کی پیخصوصیات قومی اور بین الاقوامی ذرائع ابلاغ میں ایک با قاعدہ اظہار پاتی ہیں۔اسلام کی پیالی جاذبیت مسلمان ممالک میں نمہی فضا کومتاثر کرنے میں ایک اہم عامل

مسلم ذبن

ہے۔ یہ سلمانوں کے ہاں ذہبی وفاداری کو بھی متاثر کرتی ہے۔ یہ بات کہ قومی ساجی اور سیاسی حالات ایک اہم کردار اداکرتے ہیں، اس تحقیق میں مطالعہ کئے گئے سات ممالک میں ذہبی وفاداری کی نوعیت سے عیاں ہے۔ دوسرے ممالک کے برعکس قزاقستان 1990 تک ایک کمیونٹ ملک تھا جو اسلام کا حریف تھا۔ اسلام کی تعلیم اور اُس کا ابلاغ اگر یکسر ممنوع نہیں تو شختی سے کنٹرول میں تھا۔

نتیجہ یہ ہے کہ قزاق مسلمانوں کی خدا پرتی دوسرے ممالک کے جواب دہندوں کی خدا پرتی سے بہت مختلف ہے۔ جہاں انڈونیشیا، پاکستان ملائشیا، ایران اور ترکی میں خُداپرتی کی بنیادیں مقدیں متون، فرہبی رسومات، دینداری اور فرہبی تجربے میں ہیں، وہیں پرقزاقستان کے مسلمانوں کی خدا پرتی ساجی۔ ثقافتی حالات سے متاثر گئی ہے۔ قزاقستان میں مسلم حسیت کی بنیادیں قزاق قوم کے بطور مسلمان تاریخی شخص میں ہیں۔ یہ حسیّت اس اعداد و ثار میں جو یہاں پیش کیا گیا اور اُس پر بحث کی گئی ہے واضح سیکولر تناظر اور نقط نظر کے ساتھ، بیک وقت موجود ہے۔ پیش کیا گیا اور اُس پر بحث کی گئی ہے واضح سیکولر تناظر اور نقط نظر کے ساتھ، بیک وقت موجود ہے۔ ساجی ساخت کے وہ عوالی جو فرہب پرسی کو متاثر کر سکتے ہیں بنیادی طور پر خاندان سے تعلق رکھتے ہیں۔ حالیہ تحقیق نے یہ ثابت کیا ہے کہ فرہب پرسی، ایک ساجی طبقے کی طرح، برئی صد تک خاندان سے وراثت میں ملتی ہے۔ اس سلسلے میں وہ پہلا عامل جو فرہب پرسی کو متاثر کر تا ہے، منادان کی فرہب پرسی ہے۔ ویہ ظاہر کرتی تھی کہ مرکساتھ ساتھ والدین کی طرف سے آئی ہوئی فرہب پرسی کمزور پڑجاتی ہے (کارنوال 1988:ایرکسن سے جو پہلا ای مدید تحقیق نے بیاب پرسی کہ دور پڑجاتی ہے (کارنوال 1988:ایرکسن سے جو پینا ہوئی ہوئی فرہب پرسی کمزور پڑجاتی ہے (کارنوال 1988:ایرکسن می طرف سے آئی ہوئی فرہب پرسی کمزور پڑجاتی ہے (کارنوال 1988:ایرکسن کے بی میں ہوئی فرہب پرسی کی طرف سے آئی ہوئی فرہب پرسی کمزور پڑجاتی ہے (کارنوال 1988:ایرکسن

ایک اور عامل جو مذہب برتی کو متاثر کرتا ہے وہ گھر انہ کی خصوصیات ہیں۔ تحقیق بیٹا بت کرتی ہے کہ روایتی خاندانی گھر انوں میں پیدا ہونے والے ایسے لوگ جن کے جسمانی ماں باپ شادی کے بعد پُر مسرّت ہوں، وہ مذہبی عقائد میں مکنہ طور پر اپنے والدین سے مماثل ہوتے ہیں۔ (مائیرن 1996) تجربی شہادت بی ظاہر کرتی ہے کہ روایتی خاندانی ڈھانچوں میں معاشرت مذہب برسی کو ورث کے کے ابلاغ کو زیادہ سے زیادہ بڑھا وا دیتی ہے۔ الغرض چونکہ لوگوں کی اکثریت مذہب برسی کو ورث میں حاصل کرتی ہے، البذانسی مذہب برسی، خاندانی تعلق کی نوعیت اور ایک روایتی خاندانی ڈھانچو، مذہب برسی کا وہ نمونہ جس کو یہاں ربورٹ کیا گیا ہے ان نتائج کی کچھ حمایت مہیا کرتا مذہب برسی کا وہ نمونہ جس کو یہاں ربورٹ کیا گیا ہے ان نتائج کی کچھ حمایت مہیا کرتا

سلم ذبن

ہے۔انڈونیشیا، پاکستان،ایران، ترکی، ملائشیا اور مصر میں خاندانی تنظیم روایتی، خاندانی ڈھانچوں
کی خصوصیت رکھنے اور دووالدین کی موجودگی کا رُجحان ظاہر کرتی ہے۔لہذا یہ پہلومکنہ طور پران
ممالک میں روایتی ندہب پرسی کی اعلیٰ سطح کے دجودگی توجیہہ کرتے ہیں۔قزاقستان 7 سال سے
او پر کمیونسٹ رہا۔ کمیونزم کے تحت خاندانی تنظیمیں شدید طور پر تبدیل ہوئیں جن کا محنت کی منفی تقسیم
پرایک بڑا اثر ہوا۔ نہ ہی ادارے دبادیئے گئے اور اُن کی بے قدری کی گئے۔ یہ چیز قزاق مسلمانوں
کی غیرر دایتی ندہب برسی کی جزوی طور پر توجیہہ کر سکتی ہے۔

تجربی شہادت مسلم خدارت کی صفیات کی ترقی میں بھی مدد کرتی ہے۔ نہ بی وفاداری کی ابطام ہیں۔ایک قسم کی خصوصیت نظریاتی کٹرین، رسوم پرتی پرشدیدزور، دینداری، اسلام کی مقدس کتب کے روایتی مفہوم پربئی تصویر اور ذاتی نہ بی تجربہ ہیں۔ دوسری قسم کی خصوصیت، نظریاتی کٹرین کی کی، رسوم پرتی اور دینداری پرزور میں کمی، اور اسلام کی غیرروایتی تصویر ہیں۔ ہم کہا جسم کو این مسلم خداپرتی اور دوسری قسم کوغیرروایتی مسلم خداپرتی کہدسکتے ہیں۔ جیسا کہ شہادت فلا ہرکرتی ہے کہا جسم منداپرتی اور دوسری قسم کو فیرروایتی مسلم خداپرتی کی ایران اور مصرے مسلمانوں کی اکثریت کی خصوصیت بنتی ہے، اور قزاق مسلمانوں کی اکثریت کی خصوصیت بنتی ہے، اور قزاق مسلمانوں کی اکثریت کی کی اور باقی کے چیمما لک میں مسلمانوں کی اقلیت کی خصوصیت بنتی ہے۔

اس مطالعے کے طرز نے مذہبی وفاداری کی کثیرالجہتی کی شہادت بھی مہیا کی ہے۔ نتائج نے مذہبی وفاداری کی دواقسام واضح کی ہیں جن کی شناخت اور بیان او پر ہو چکا ہے۔ جو چیزان نتائج کوتصوراتی اور طریقیاتی طور پر دلچپ بناتی ہے وہ بیہ ہے کہ دونوں شم کی وفاداریاں وسیع طور پر منقسم ہیں۔ روایق شم کی مذہبی وفاداری انڈ ونیشیا، پاکستان، ملائشیا، مصراورایران کی خصوصیت ہے۔ غیرروایت شم کی مثال ان دونوں اقسام کے بین بین ہے۔ کثیرالجہتی کی شہادت اس حقیقت میں جبلی طور پر پنہاں ہے کہ تمام جہات میں قزراق مسلمان باقی چھمما لک کے اپنے بھائی مسلمانوں کی نبیت جوابات کے ایک مختلف طرز کی اختیار کرتے ہیں۔ یہ نتیجہ بختلف جہات کے اُن کے دینوی اجتماع کے طرز کی وجہ سے با ہمی تعلق کی ایک تصدیق بھی مہیا کرتا ہے۔ اس لحاظ سے اس بات میں تج بی شہادت، جدید وُنیا میں مذہبی وفاداری کے تقابلی مطالعہ میں ایک مفر داور مفید خدمت انجام دیتی ہے۔ بینتائج کی قزاقتان کے علاوہ، مطالعہ شدہ تمام مسلمان ممالک کے مسلمانوں کی اکثریت اعلی شطح کی مذہبی وفاداری کا کے علاوہ، مطالعہ شدہ تمام مسلمان ممالک کے مسلمانوں کی اکثریت اعلی شطح کی مذہبی وفاداری کے علاوہ، مطالعہ شدہ تمام مسلمان ممالک کے مسلمانوں کی اکثریت اعلی شطح کی مذہبی وفاداری کا کے علاوہ، مطالعہ شدہ تمام مسلمان ممالک کے مسلمانوں کی اکثریت اعلی شطح کی مذہبی وفاداری کا

سلم ذهبن

اظہار کرتے ہیں اُن تقیدات کی صحت کو بھی چیلنے کرتے ہیں، جو کچھ اسلام پسندوں کی طرف سے مسلمانوں کے خلاف اُن کی مذہبی وفاداری کے بارے میں کی جاتی ہیں۔مثال کے طور پر سیدا بوالاعلیٰ مودودی اورسید محمد قطب جیسے مسلم علما اور فعالیت پیندوں نے پُر زور طور پریہ استدلال کیا ہے کہ سلم عوام اور خواص بے خدا سیکو رتعلیم سے وابستہ ہونے کی وجہ سے، زہبی وفاداری کا ایک کمزوراورمصنوی احساس رکھتے ہیں۔ نتیجة وہ اسلامی انداز سے سوچنے کی اہلیت نہیں رکھتے۔ وہ پیاستدلال کرتے ہیں کہ سلمان سوچ اور عمل کے مغربی انداز سے دامن نہیں چھڑ اسکے، باوجود اس حقیقت کے کہ وہ اسلامی طرزِ زندگی کو نافذ کرنے کی خواہش رکھتے ہیں۔مودودی اور قطب کے مطابق ان کے سیکولرازم کوأس اثر کی دجہ سے تقویت ملتی ہے جوسلم ممالک میں مغربی مفکرین اور پالیسی ساز رکھتے ہیں۔ (مودودی1960: قطب1953) یہال پیش کی جانے والی شہادت ساجی طبقات اور ممالک میں ، خاص طور پر چھ بڑے بڑے ممالک میں ایک مضبوط مسلم خدا پرتی کو واضح طور برظاہر کرتی ہے۔ پھر اسلام پیندوں کی طرف سے، اُن کی تقیدی بیانات کی ساخت میں استعال کی گئی شہادت کی نوعیت اور طرز کے بارے میں سوال پیدا ہوتا ہے۔ اکثر اوقات، اسلام پیند صحیح اسلامی تعلیم کی غیرموجودگی کومسلم معاشرون میں بردهتی هوئی مغربیت اور سیکولر پندی کی وجرقر اردیتے ہیں۔اسے مسلمانوں کے منفر داسلامی تنخصات کیلئے خطرے کا باعث قرار دیاجا تا ہے۔ یہی موقف تھا جےاپر مل 1977ء میں مکہ معودی عرب میں منعقدہ مسلمانوں کی تعلیم پر پہلی عالمی کا نفرنس کے شرکانے اختیار کیا۔شرکاء کے مطابق بیسیویں صدی میں مسلمان خود تھیلی کے دور میں سے گزررہے ہیں جوان کے مذہبی تشخص کیلئے خطرہ بن رہی ہے۔اس کی بنیادی وجہ وہ مغربی نظام تعلیم ہے، جومسلم اکثریتی ممالک فکری اور مادی ترقی حاصل کرنے کیلئے اختیار كررہے ہيں۔اس فتم كا نظام تعليم مسلم وُنيا ميں ثقافتي دوغلاين پيدا كرر ہاہے۔وہ روائيتي اسلامي تعلیم جوابھی تک قائم ہےروایتی اسلامی گرویوں کی حمایت کررہی ہے، جبکہ جدید سیکوارتعلیم ایسے سیکور پیند پیدا کررہی ہے جواسلامی اقدار سے یا تولاتعلق ہے یا صرف اُن کیلئے زبانی جمع خرچ

کانفرنس کے شرکا، اُن مسلمان مفکرین کی فکر مندی میں شریک تھے جویہ دلیل دیتے ہیں کہ سیکولر نظام تعلیم کے غالب اثر کے تحت مسلم وُنیاا پنااسلامی کر دار کھوکرا پناتشخص کھودے گی اور اُسی اخلاقی انتشار اور بے یقینی کا شکار ہوجائے گی جس کا شکار مغرب ہے۔مسلم وُنیا اس تشخص کو اُسی اخلاقی انتشار اور بے یقینی کا شکار ہوجائے گی جس کا شکار مغرب ہے۔مسلم وُنیا اس تشخص کو

اورامت کو بے یقینی اوراسلامی اقدار کی شکست وریخت سے تحفظ اُسی صورت میں دے سکتی ہے اگرمسلمان صحیح اسلامی تعلیم حاصل کریں۔

( و يکھئے واٹ 1983: الفطاس 1979 )

دلچیپ بات یہ ہے کہ ایسی تقیدات کو مسلمانوں کی طرف سے اپنا لیا گیا ہے۔ اس مطالعے کی شہادت واضح طور پر ایسی خود ادراکی سے اختلاف کرتی ہے اور اُن کے اندر فدہبی نیکی کی ایک بلند اور مضبوط سطح کا بہت زور دار طریقے سے اظہار کرتی ہے در حقیقت یہ نتائج مسلم تشخص کے بارے میں گیلز کی رائے کو کچھ جمایت مہیا کرتے ہیں ۔ سول معاشرے اور اسلام کے بارے میں اپنی بحث میں گیلز (1994) یہ استدلال کرتا ہے کہ مسلم دُنیا کی خاصیت اس کے رسی مذہب کی حیرت انگیز کیک ہے۔ گیلز مسلم ممالک میں سول معاشرے کی کمزوری کو اُس چیز سے منسوب کرتا ہے جے وہ اسلام کی بہت زیادہ کٹر اور بنیاد پرستانہ روایات قرار دیتا ہے، جس کی مسلوب کرتا ہے جے وہ اسلام کی بہت زیادہ کٹر اور بنیاد پرستانہ روایات قرار دیتا ہے، جس کی خاطر اپنی ساجی و فا داری کو منتقل کر دہے ہیں۔ میرے خیال میں گیلسز کی ''بہت زیادہ'' کٹر اسلام اور سول معاشرے میں نامطابقت کے بارے میں رائے غیراختصاصی طور پر جبریتی ہے۔ اور توطیت پسندانہ ہے۔ تا ہم اُس کی میرائے کہ جدید اور جدیدیت پسند مسلمان اپنی وفا داری کو بہت زیادہ کٹر اسلام اور سول معاشرے میں نامطابقت کے بارے میں رائے غیراختصاصی طور پر جبریتی ہے۔ اور توطیت پسندانہ ہے۔ تا ہم اُس کی میرائے کہ جدید اور جدیدیت پسند مسلمان اپنی وفا داری کو بہت زیادہ کٹر اسلام کی طرف منتقل کر دہے ہیں بہت مضبوط می مور کہ وقتے ہے۔

شہادت بے ظاہر کرتی ہے کہ مسلم وُنیا اسلام کے بارے میں شدید کی اور وفاواری کا اظہار کرتی ہے، اگرہم اس چیز پر بھی توجہ دیں کہ آج کل مسلم وُنیا معاشی طور پر اور تکنیکی طور پر نسبتاً پسماندہ ہے جبیبا کہ درج ویل حقائق سے واضح ہے۔ پانچ مسلم اکثری ممالک کا 1990ور اور ابوبکر 1994 کے درمیان گل سائنسی ماحصل صرف سوئزر لینڈ کے ماحصل کے برابر تھا۔ (انور اور ابوبکر 1997)۔ خلیفہ مامون کے وقت سے لے کر اب تک کے ایک ہزار سال میں عربوں نے دوسری زبانوں سے اتنی کتب کا ترجمہ کیا ہے جتنی سپین ایک سال میں کرتا ہے۔ (یواین، ڈی پی 2000)۔ بروکنگ آنسٹی ٹیوشن کے مطابق، زیادہ ترمسلم ریاستوں میں گزشتہ چوتھائی صدی کے دوران فی فرد جی ڈی پی یا تو نیچے آیا ہے یا وہی ہے۔۔ (دی اکا نومسٹ تقبر 13 مصدی کے دوران فی فرد جی ڈی پی یا تو نیچے آیا ہے یا وہی ہے۔۔ (دی اکا نومسٹ تقبر 13 میں انسانی سرمایہ کا معیار تخت خطرے میں ہے اور پست تعلیمی معیار، جنسی تعصب اور وسیع پیانے میں انسانی سرمایہ کا معیار تحت خطرے میں ہے اور پست تعلیمی معیار، جنسی تعصب اور وسیع پیانے

مسلم فرنهن 16

پر پھیلی ہوئی غربت کے حالات کوساتھ شامل کیا جائے تو صورتِ حال کا قابلِ پیش بینی مستقبل میں اور زیادہ خراب ہونے کا امکان ہے۔ تیسر مے صنعتی انقلاب میں اس کی ''علم کی معیشت'' کے ساتھ، جس میں دولت کی تخلیق بنیادی طور پر مہارتوں پر منحصر ہوگی، ان حالات کے، دُنیا میں مسلمان مما لک کے معاشی اور ساجی مرتبے کیلئے بہت شجیدہ بالواسطہ نتائج ہوں گے۔

اوپرییان شدہ حالات، مسلم ممالک میں ذہبی وفاداری کے بلنددر ہے کے ساتھ ساتھ موجود ہیں جیسا کہ اُس شہادت سے ظاہر ہے جو یہاں پیش کی گئی ہے۔ تو پھر کیا ہم یہا شعال انگیز سوال اُٹھا سکتے ہیں، ''کیا ذہب مسلم دُنیا کی معاشی اور تکنیکی ترتی میں ایک روک ہے؟ معاشی عمل میں ذہبی عقائد کے کردار کا سوال عمرانیات میں، سرمایہ داری کے عروج میں پروٹسٹنٹ اخلا قیات کے کردار پر، ماضی میں میک سور ہر کے کام کی طرف جاتا ہے۔ اُس وقت سے لے کر''و بیبر کے مقد ہے''کے متعدد مطالعات ہو چکے ہیں اور اس کے ملے جُلے نتائج فاہر ہوئے ہیں۔ مختلف ممالک میں کئے گئے شاریاتی تجزیوں نے بیٹا ہت کیا ہے کہ جہاں ذہبی عقائد کا معاشی کارکردگی پر ایک اثر ہوسکتا ہے، معاشی کارکردگی پر ایک اثر ہوسکتا ہے، خبیں ہے، بشرطیکہ ایک مرتبہ معاشی مبادیات کو مدِ نظر رکھا جائے۔ مسلم ممالک کی اوسط سے نیچ معاشی کارکردگی کی ایک توجیہ فہ جہنیں بلکہ اقتصادی پالیسیاں اور وسیع پیانے کی بدعنوانی ہے۔ معاشی کارکردگی کی ایک توجیہ فہ جہنیں بلکہ اقتصادی پالیسیاں اور وسیع پیانے کی بدعنوانی ہے۔ معاشی کارکردگی کی ایک توجیہ فہ جہنیں بلکہ اقتصادی پالیسیاں اور وسیع پیانے کی بدعنوانی ہے۔ مسلم ممالک میں فہ جبی وفاداری اور انسانی ترقی

| انسانی ترقی کااشاریه | نه <sup>ې</sup> ې و فا دار ي | ملك       |
|----------------------|------------------------------|-----------|
| .682                 | بهت مضبوط                    | انڈونیشیا |
| .792                 | بهت مضبوط                    | ملائشيا   |
| .499                 | بهت مضبوط                    | پاکستان   |
| -648                 | بهت مضبوط                    | ممر       |
| .719                 | مضبوط                        | ايران     |
| .734                 | مضبوط                        | رزی       |
| .765                 | كمزور                        | قزاقستان  |

۔ 'بہت مضبوط' قشم کٹرین کے اشاریے اور رسو ماتی اشاریتے کی قشم 4 اور 5 کے فیصد کا اوسط

نکال کرتیاری گئے۔16 فیصدیاس سے زیادہ فیصدوالے کو بہت مضبوط کی قتم میں رکھا گیا۔40سے ساٹھ فیصد کی اقدار والے ممالک کو'مضبوط' کی قتم میں رکھا گیا اور 40 فیصد سے کم قدر والے ممالک کو' کمزور' کی قتم میں رکھا گیا۔

باب4

# مسلم معاشرون میں جہاداور تصادم کاحل

نارف

جہاد اسلامی مذہبی اور سابق سیاسی فکر میں بنیادی تصورات میں سے ایک تصور ہے۔ یہ قرآن کریم کی متعدد آیات میں اور مختلف تعبیرات کے ساتھ نمودار ہوتا ہے (دیکھیئے ضمیمہ الف قرآنی آیات کی کوئی ایک قر اُت، ایک نہیں ہے جونو قیت کا دعویٰ کر سکے۔ نتیجۂ اسلامی تاریخ میں جہاد کے باہم متقابل مفاہیم استناد اور جواز کے لئے ایک دوسرے سے نبرد آز مارہے ہیں۔ جہاد اور اس کے گردا بھرنے والے عقا کدسے منسوب شدہ مفاہیم کا ایک اہم پہلویہ ہے کہ وہ غائر طور پر اپنے دور کے اسلامی معاشروں کے غالب سیاسی، سابتی اور معاشی حالات سے تشکیل پذیر ہوتے ہیں، یہ باب جہاد اور اس کے ساتھ متعلقہ عقا کد کی قرآنی تفصیل کا جائزہ لے گا۔ یہ جہاد کے عقا کد کی ارتقا کو ظاہر کرنے کے عقا کد کی ایک ایک عہد بندی پیش کرے گا، مسلم معاشروں میں اُن کے تاریخی ارتقا کو ظاہر کرنے کے حقا کد کی اور اس کھا شمام مواشروں میں اُن کے تاریخی ارتقا کو ظاہر کرنے جہاد کی قرآنی بنیا د

جہاد کا تصور اسلام سے پہلے کا ہے اور اس کی اصل قبل از اسلام کے عرب میں ہے۔
اشتقاتی طور پر لفظ جہادع بی لفظ جُہَد یا جُہد سے اخذ کیا گیا ہے، جس کا مطلب قابلیت، محنت یا قوّت ہے۔ اس مفہوم میں لفظی طور پر اس کا مفہوم آ دمی کا اپنی انتہائی قوت کا استعال یا محنت،
کوشش اور جدو جہد کا استعال، یا ایک ناپندیدہ چیز کے خلاف تصادم ہے، جو ایک مرئی دغمن شیطان یا آ دمی کا اپنانفس ہوسکتا ہے (عنائی 1968، صفحات 161-135: دی انسائیکلوپیڈیا آف اسلام 1962 صفحہ 338: پیٹر 1979: ہائی 1998) جدید عربی میں لفظ جہاد کا ایک وسیع معنوی دائرہ ہے۔ اس سے مراد طبقاتی جدو جہد اور قدیم اور جدید کے درمیان جدو جہد بھی لی گئی ہے۔ اس سے مراد طبقاتی جدو جہد اور قدیم استعال کیا جائے تو بھی یہ ہمیشہ مسلح جدو جہد کی طرف اشارہ نہیں کرتا۔ اس کا مطلب اسلامی معاشرے کی بھلائی کیلئے روحانی جدو جہد یا آدمی

کے اپنے بُرے رجحانات کے خلاف اندرونی جدوجہد بھی ہوسکتے ہیں۔ (پیٹرز1979 صفحہ 3: الفضل 2001)

لفظ جہاد کا یہ اشتقاق قرآن کریم میں اس کے استعال میں بھی جھلکتا ہے۔ اس کا مطلب موضوع طور پر کسی قابل تعریف مقصد کیلئے جدوجہد ہوسکتا ہے، جس کا ضروری نہیں کہ مذہب کے ساتھ کوئی تعلق ہو۔ قرآنِ کریم میں اس کے ساتھ منسوب کیا گیا مفہوم، شالی عرب کے قبائل میں مرق ج خیالات اور جنگی مشقوں سے متاثر ہوا۔ ان قبائل کے ہاں جنگ ایک معمول کی صورتِ حال اور ایک جائز عمل تھا اگر یہ دوسرے قبائل کی طرف سے جارحیت کے دفاع میں لڑی جاتی۔ قبائل کی طرف سے جارحیت کے دفاع میں لڑی جاتی۔ قبائل کی طرف سے اپنائے گئے جنگی اصول، غیر جنگجولوگوں، بچول، عور توں اور بوڑھوں کو قباد کے اصولوں میں بھی شامل اور بوڑھوں کو قباد کے اصولوں میں بھی شامل کرلیا گیا۔ (پیٹیزن 1975 1975 خدور کی 1955)

علما کے ہاں اس بات پر اتفاق رائے ہے کہ قرآن میں لفظ جہاد مسلمانوں کو اپنے مال اور جا نیں اللہ کی راہ میں قربان کرنے کی وعوت دینے کیلئے استعال کیا گیا ہے، تا کہ اسے کا میاب بنایا جاسکے۔اس کا بڑا مقصد، نماز قائم کرناز کو قادا کرنا، نیکی کا تھم دینا اور بُر ائی سے روکنا ہے۔ یہ مسلمانوں کو غیر مسلموں کے خلاف جدوجہد کرنے کا تھم بھی دیتا ہے تا کہ انہیں اسلام کے دائر کے میں لا یا جا سے۔ پہلی فتم کو جو پُر امن ذرائع کو شامل کرتی ہے، زبان کا جہاد، اورقلم کا جہاد، کہا گیا ہے اور اسے 'جہادا کبر' سمجھا جا تا ہے۔ دوسری قتم کو جوجد وجہد اور جارحیت پر ششمل ہے 'جہاد اسخر' کہا جا تا ہے۔ دوسری قتم کو جوجد وجہد اور جارحیت پر ششمل ہے 'جہاد اصخر' کہا جا تا ہے۔ (پیٹ رند 2003)

قرآن کی اُن بنیادی آیات کی نشاندہی جو جہاد سے متعلق ہیں ضمیمہ الف میں کی گئی ہے۔
غیر مسلموں کے خلاف جنگ کی اجازت دینے والی سب سے پہلی آیت ہجرت کے جلد ہی بعد
نازل ہوئی۔ (جو جہاد کرتے ہیں اُنہیں اس کی اجازت دی جاتی ہے، کیونکہ اُن پرظلم کیا گیا۔ یقیناً
اللّٰد اُن کی مدد کرنے کے قابل ہے۔ جو ناحق اپنے گھروں سے نکالے گئے (اُن کا تُرم کوئی نہیں
تقا) سوائے اس کے کہ اُنہوں نے کہا 'اللہ ہمارارب ہے گھروی نوعیت کی حدود وشرائط بیان کرتی بنیادی طور پر ہدایت دہندہ ہیں، اس مفہوم میں کہوہ جہاد کی عمومی نوعیت کی حدود وشرائط بیان کرتی ہیں۔ قرآن مسلمانوں سے اللہ کے راستے میں اپنے مال اور جان قربان کرنے کا تقاضا کرتا ہے

مسلم ذهن 20

تا كهاس كاعظيم مقصد حاصل هوسكے: اچھائى كائكم دينااور بُرائى سے روكنا۔الغرض اسلامی، ساجی، اخلاقی نظام قائم كرنا (رحمان 37،1966)

جب مدینہ کی نومولود اسلامی ریاست کے قیام کے بعد مسلمانوں کے سابی اور سیاسی حالات تبدیل ہوئے، تو قرآنی وئی نے وسعت اختیار کرکے جہاد میں شہید ہونے والوں کیلئے جزائے وعدے اور غیر شراکت کاروں کو آخرت میں شدید عذاب کی وعید کواپنے اندر شامل کرلیا۔ جزائے وعدے اور غیر شراکت کاروں کو آخرت میں شدید عذاب کی وعید کواپنے اندر شامل کرلیا۔ (9.81-8248.16) ماقبل کی ہمایت رہندہ کرنے بیک طرف مائل ہیں۔ علماء کے درمیان اختلاف میں شرکت کرنے پرائے کسانے اور متحرک کرنے کی طرف مائل ہیں۔ علماء کے درمیان اختلاف ہمی شرکت کرنے پرائے کسانے اور متحرک کرنے کی طرف مائل ہیں۔ علماء کے درمیان اختلاف ہمی شرکت کرنے بیر قرآن غیر مسلموں سے جہاد کی اجازت جارحیت سے دفاع کی خاطر دیتا ہے یا تمام حالات میں دونوں صورتوں کی جمایت کی تابید کر تابید کی تابید کر

اسلام این طلوع کے ایک صدی کے اندر شرق اوسط کے بہت بڑے جھے میں پھیل چکا تھا اور نتیجۂ اس نے جہاد کی نوعیت اور قانون پر ایک جامع مقالے کی ضرورت کوجنم دیا، ایسا مقالہ عبدالرحمٰن الاوضاعی اور مجدالشیبانی کی طرف سے لکھا گیا (804ء) اور بیان بحثوں اور مباحثوں کو مجتمع کرنے کا نتیجہ تھا جو اسلام کی ابتداسے لے کر اب تک ہوتے رہے تھے۔ ان میں مرقبہ ساتھ جیسے اور سیاسی حالات کی ضروریات اور مصالح کا اظہار کیا گیا۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ جیسے جیسے اسلامی سلطنت کے نکر نے کے ساتھ حالات اسلامی سلطنت کے نکر نے کو متعدد خود مختار ریاستوں میں تقسیم ہونے کے ساتھ حالات تبدیل ہوئے ، اور محض قوت، مزاحمت اور مدیل ہوئے ۔ کر اوبار کے خفی نظریے میں تبدیل ہوگئے ، اور محض قوت، مزاحمت اور کر کاروبار کے خفی نظریے میں تبدیل ہوگئے۔

جہاد کے اصول کی عہد بندی:

نشكيلي مرحله:

تشکیل نمبر 1 میں میں نے جہاد کے اصول کی ابتدائی عہد بندی پیش کرنے کی کوشش کی

سلم فہن

ہے۔اس عہد بندی میں مضم منطق یہ ہے کہ مادی حالات اور اس سے میری مراد مروجہ سیاسی،
ساجی اور معاشی حالات ہیں، جہاد کے اصول کے غالب مفہوم یا مفاہیم کی تفکیل کرنے میں
بنیادی کر دارادا کرتے رہے ہیں۔میرااستدلال بیہ کہ خیالات کے نتائج ہوتے ہیں: اسلامی
تاریخ کے مختلف ادوار میں علما کو مطلوب نتائج کے مصالح ہی وہ چیز رہے ہیں جنہوں نے جہاد کے
اصول کے مفہوم کی غالب نوعیت کا تعین کیا ہے۔

ساتویں صدی میں طلوع اسلام کے ابتدائی مراحل میں عملی حقائق نےمسلم معاشرے، أمت كى ساسي اورساجي بهبود كومسلمانوں كيلئے ايك مقدس قدر بناديا ہوگا۔اگرمسلمان خوشحال ہوتے تو بیاس بات کی علامت ہوتی کہ وہ اللہ کی مرضی کے مطابق زندگی گز اررہے ہیں۔ایک حقیقی اسلامی معاشرے میں رہنے کا تج یہ مقدس احکامات کی بابندی کرنے کا سبب بھی تھااور نتیجہ بھی۔اس دور کی تعریفی خصوصیت یہ ہے کہ قرآن مسلمانوں سے جہاد میں حصہ لینے کا تقاضا کرتا ہے،جس کا مطلب یہ ہے کہ آپ اپنی جانیں اور مال اللہ کے راستے میں قربان کریں: جس کا جوا بی طور پرمقصدنماز قائم کرنا،ز کو ة دینا، نیکی کاتھم دینااور بُرائی ہےرو کناہے،(رحمان1994) اس دور میں جہاد کے نظریے کا غالب مقصد ہدایت دہندگی تھا۔مسلمانوں کواسلامی ساجی، اخلاقی نظام کے قائم کرنے اوراُس کیلئے جدوجہد کرنے کی ہدایت کرنا۔ جہادایک آزاد متغیرتھا۔ وتشخص کی الهیات، جومنفرداسلامی شخص اور قومیت کے قیام کیلئے کوشاں تھی۔ جب تک مسلمان مكه ميں ایک چھوٹی مظلوم اقلیت تھے،تو جہاد کا بطوراسلامی تحریک کی ایک مثبت منظم پلغار کا تصوّ ر محال تھا۔ قرآن کی مکی سورتیں تشد د کے استعال کے موضوع پر مختاط ہیں اور عمومًا اس سے گریز کا مشوره ديتي هو کې محسوس هوتي بين ـ (پيليزند 2003 صفحه 2066، رحمان 1966 صفحه 37) جب اسلام کے مکی مخالفین کی طرف سے حضرت محمد ۱ اور آپ کے پیروکاروں پر ہجرت مسلط کی گئی، جواُن کے622 میں مدینہ ہجرت برمنتج ہوتی، توبیسب تبدیل ہوگیا۔ قر آنی وحی' جہاد کرنے والوں کواس کی اجازت دی جاتی ہے کیونکہ اُن پرظلم کیا گیا ہے ..... جوناحق اینے گھروں سے نکالے گئے(22.39)''نے مکہ کے مخالفین کے خلاف ہتھیاراُ ٹھانے کی ناگز بریطور پراجازت دے دی۔ شكلنمبر 4.1: جهاد كااصول: ايك تاريخي خط متندير

تاریخی دور سیاسی اورساجی حالات جن اصولوں پرزوردیا گیا جہادی قتم تبرہ

| فتوحات کے ذریعے   | دفاعی جہاد       | مدایت د هنده             | اسلام کا آغاز         | 1_اوائل اسلام    |
|-------------------|------------------|--------------------------|-----------------------|------------------|
| توسيع كادور       | جارحانه جهاد     | ترغیبی                   | '                     | ساتویں صدی       |
| غيرمسلمون اذميون  |                  | فرد کااعلیٰ تر خدا پرستی | مدينه ميں نومولود     |                  |
| کےساتھ مل جل کر   |                  | حاصل كرنے كا فريضه       | اسلامی ریاست کا قیام  |                  |
| رہنے کے قوانین    |                  | اجتماعی اسلامی فریضه     | اسلامی ریاست/         |                  |
| جنگ کے قوانین     |                  |                          | سلطنت كى توسىيع       |                  |
| شهادت پرزور       | مسلمانوںاور      | ترغيبي                   | متحد داسلامی ریاستیں  | 2-سلطنت كا       |
| خدائی انعامات     | غيرمسلمون        | تحریکی                   | اندرونی خاندانی کشکش  | مرحله            |
| حکمران کے جواز    | کےخلاف           | رياستى سر پرستى          | شرق اوسط میں          | آٹھویں سے        |
| میںاضافہ          | جارحانه جهاد     | انفرادى اجتماعى فرض      | منگولوں کی فنتح       | دسو یں صدی       |
| ابن تيميه فتويٰ   |                  | اسلامی سیاحت کا قیام     | اسلامى توسيع كااختتام |                  |
| دارالاسلام اور    | دفاعی کتین       | ترغیبی اتحریکی           | مسلم دنیا کی نو       | 3_مسلم مما لک کی |
| وارالحرب          | سامراجی          | جہاد کے کیے مسلمانوں     | آبادیات سازی          | نوآباد بات سازی  |
| علا قائی اسلامی   | حکمرانوں کے      | كفريض پرزورديا كيا       | سر ماییدداری اور      | سترھویں سے       |
| شناخت             | 'خلاف <i>بڑے</i> | جهادنظریه مزاحمت         | مسلمانوں کےمعاشی،     | انيسويں صدی      |
| غيررياستى فعاليت  | پانے پر          | مل دفاع کے حامی          | سياسى اورساجى غليے كا |                  |
| يبند جهاد كومتحرك | جارحانه          | اجديديت پيند             | خاتمه                 |                  |
| کرتے ہیں          |                  |                          | سامراجیت کے           |                  |
| مدلل مدافعانه     |                  |                          | خلاف مزاحمتی تحریکوں  |                  |
| جديديت پسندرُخ    |                  |                          | کی ابتدا              |                  |
| بنديال            |                  |                          | اسلامی سیاسی اور      |                  |
|                   |                  |                          | انقلا فيتحريكين       |                  |
|                   |                  |                          | (جہادی تحریکیں)       |                  |

سلم زبن

| سياسي اسلام كا آغاز   | جارحانه جهاد، | تحریکی              | قومی منصوبے ک         | 4_پسسامراجی       |
|-----------------------|---------------|---------------------|-----------------------|-------------------|
| آ پریش سائیکلون       | مسلم مما لک   | اسلامی ریاست کے     | ناكاي                 | اورسرو جنگ کا     |
| جهادی گرو پوں کو      | ميں حکمران    | ليے جہاد            | معاشی بسماندگی اور    | دور بیسویں صدی    |
| امریکی مالی امداد     | خواصاورأن     | افغانستان میں سوویٹ | سياسى عدم استحكام     | کےاخیر کا درمیانی |
| جہاد کی نجکاری        | ئےمغربی       | یونین سے جہاد       | مغرب سےاتحاد          | وور               |
| اسلامی ریاست کے       | اتحاد يول كو  | مسلم معاشر بطور     | اسلامی انقلاب پیندی   |                   |
| متقابل نظريات         | نشانه بناتي   | حامليه              |                       |                   |
|                       | ہوئے          |                     |                       |                   |
| امران اورطالبان       | دفاعی         | اسلامی بنیاد پرستی  | قومی منصوبے کی        | 5_پس جديداور      |
| رياستى اورغيررياستى   | جارحانه       | اسلامی ریاست کے     | ناكاي                 | پس سر د جنگ دور   |
| فعاليت يبند بطور      |               | ليحدوجهد            | جابرانهآ مريت         | 1990              |
| سر پرست               |               | مغرب امریکہ کے      | عالمگيريت اور         |                   |
| احیائی رُخ بندی       |               |                     | جمهوريت سازتحريكون    |                   |
| جهاد بطور کاروبار     |               | جهاد بطور دفاع      | کی عالمی مالیاتی نظام |                   |
| فوجی اور معاشی قوت    | 4             | وارالاسلام          | تک بڑھتی ہوئی رسائی   |                   |
| کی تقسیم کے تحت       |               | اللدك بارے ميں      |                       |                   |
| بنیادی حربے کے طور    |               | فرض                 |                       |                   |
| رپرد مشت گردی         |               | شہادت کے اعمال      |                       |                   |
| علا قائی اور قومی     |               |                     |                       |                   |
| منصوبے کے تشخص        |               |                     |                       |                   |
| كومضبوط بنانا         |               |                     |                       |                   |
| جهاد بول کی عوامی اور |               |                     |                       |                   |
| ریاستی حمایت میں کمی  |               |                     |                       |                   |
| جہاد کی نجکاری میں    |               |                     |                       |                   |
| اضافه                 |               |                     |                       |                   |

ا۔ آق جنگ 1904-1873: محمد ابن عبدالله کی مهدویت تحریک، صومالیه -1899) (1920: ایران میں 1891 کی تمبا کو بغاوت: طریقیہ المحمد می جہاد اسیداحمد بریلوی کی مزاحمتی تحریک

(1831-1831): فرائضی تح کید (1840-1781): عبدالقادر کی زیر قیادت فرانسیسیوں کے خلاف الجزائری مزاحمت (1832-1832): محمد احمد کی مہددی تح یک سوڈان: احمد عُر ابی کی زیر قیادت برطانویوں کے خلاف مصری مزاحمت: انیسیویں صدی سے ابتدائی بیسیویں صدی تک لیبیا میں اطالویوں کے خلاف سنوی مزاحمت 1914 کا عثمانی اعلان جہاد: ابتدائی اور وسط بیسیویں صدی میں فلسطینیوں کی برطانوی سامراج اور صیبہونیت کے خلاف مزاحمت ۔

۲ جنوبی ایشیا میں جماعت اسلامی اور مصر اور شرق اوسط کے دوسرے ممالک میں اخوان اسلمین .... بنیادی نظریه ساز ابوالاعلی مودودی اور سیّد قطب، محمد عبدالسلام فراج۔

مدینہ میں اسلامی ریاست کے قیام کے بعد صورتِ حال تبدیل ہوگئی اور نماز اور زکو ۃ کے مکنہ استثناء کے ساتھ، بمشکل ہی کوئی ایسی چیز ہے جو جہاد سے زیادہ تا کید حاصل کرتی ہو۔ (رحمان 1966 صفحہ 37: آرمسٹرا نگے2000 صفحہ 6)

مدینہ میں دی گئی طاقت کے استعال کی اجازت آخرکاروسیج ہوگئی 19.1-2) یہاں تک کہ یہ محسوس ہونے لگا کہ غیر سلموں کے خلاف جنگ تقریباً کسی بھی وقت کسی بھی جگہ پر شروع کی جاسکتی ہے قرآن 9:5' کفار کو قبال بھی تم انہیں پاؤ' غیر سلموں کے خلاف جنگ کی ایک وسیح اجازت ہے۔ اس آیت کی روایتی مسلم فہمید میں سیسمجھا گیا کہ اس نے اس سے ماقبل کی غیر مسلموں کے خلاف تشدد کے استعال پرتمام قدغنوں کو منسوخ کردیا ہے۔ (پیٹرند 2003: رحمان غیر مسلموں کے خلاف تشدد کے استعال پرتمام قدغنوں کو منسوخ کردیا ہے۔ (پیٹرند 2003: رحمان کی ماصل کرنے کہا ہو کہ کہ اسلام کے اخلاقی ، ساجی نظام کو قائم کرنے کیلئے ، زیادہ نیکی حاصل کرنے کیلئے ایک فریضے کے طور پردیکھا جاتا تھا۔ بیامہ کی نگرانی میں روبہ عمل لایاجاتا تھا۔ الغرض بیا بیک اسلامی شخص کی تعمیر اور قیام کا ایک ذریعے تھا۔ سلطنت کا مرحلہ:

8ویں صدی سے 16 ویں صدی تک کا زمانہ متعدد وجوہات کی بناپراہم تھا۔ اول پیمسلم توسیع کا بھر پور دور تھا اور دوم، اس نے مسلم سلطنت کی متعدد ایسی خود مخارر یاستوں میں شکست وریخت دیکھی جن پر مقامی سیاسی اور اسلامی طبقہ خواص نے حکومت کی۔ اس دور کے دوران اسلام کی توسیع نے مسلمانوں کا غیرمسلموں کے ساتھ بطور مفتوحہ علاقوں کی رعایا کے رابط ممکن بنایا۔ اس سے مسلمان مذہبی اور سیاسی طبقہ ہائے خواص پر اس سوال کے بارے میں دباؤ پڑا کہ دوسرے مذہبی نظریات اوران کے اُن پیروکاروں کے ساتھ جو اسلامی حکومت کے تحت آگئے تھے

مسلم ذہن

باہمی رہن ہن کی شرائط کیا ہوں۔

اسلامی سلطنت کی توسیع، اس کی مابعد شکست وریخت، اور اس کے دوسرے نظر ماتی نظاموں کے ساتھ را بطے میں آنے ہے، جہاد کے ایک مربوط اصول کی تشکیل کی ضرورت پیدا کردی۔اس چیز نے الشیانی (804ء) اور شافعی (820ء) جیسے مسلم فقہا کو، جہاد کے بارے میں قرآنی متن اور حدیث کو جمع کرنے اور جہاد کا ایک اصول تشکیل ویے برراغب کیا۔اس اصول کے مطابق وُنیا دارالسلام (اسلام کا گھر) اور دارالحرب (جنگ کا گھر) میں تقسیم تھی۔اول الذكر میں اسلامی قانون اورا قتد اراعلیٰ جاری وساری تھااورموخرالذکر میں وہ علاقے شامل تھے جوابھی تک اسلام کی اخلاقی اور سیاسی حکمرانی میں نہیں تھے۔اس اصول کے مطابق دارالسلام دارالحرب کے ساتھ متنقل جنگ کی کیفیت میں ہے، یہاں تک کہ موخرالذ کر ہتھیار ڈال دے۔ جہاد وہ ذریعہ ہے جس سے بیمغلوبیت مکمل ہوگی۔ دونوں اطراف میں مخالفت معاہدۂ امن یا التوائے جنگ کے ذریعے معطل ہوسکتی ہے، کین وہ بھی امن پر منتج نہیں ہوگی ،سوائے اطاعت کے۔اسی اصول نے جہاد کے بارے میں فرض کی شرا نظ مقرر کر دیں، کہاس میں کون کون سے لوگ شریک ہونے کے اہل ہیں، جہادیراً کسانے کے حالات کون سے ہیں اور جنگ کے اصول كيابين \_ (پيك رند2003 صفحات 208-206: پيٹرنو 1979: حميد الله 1968: خدود كو 1955) اسلام کے ابتدائی دنوں سے ہی جہاد کے اصول نے بیقرار دیا کہ سلمانوں کیلئے بیر ذہبی فریضہ ہے کہ وہ اسلام کے دشمنوں کی مزاحت کریں۔ دُنیا گی، دارالسلام اور دارالحرب میں تقسیم اُمہاور دشمنوں کے درمیان حدود کا تعین کرنے کے علاوہ بینفہوم بھی رکھتی تھی کہ اسلامی معاشرے کوخطرہ بیرونی ذرائع سے ہے۔ اسلام کی تیز رفتارتوسیع اور بعدہ اس کی سلطنت کی شکست وریخت کے دوران، یہ بات ظاہر ہوگئی کہ اسلام کے اندرونی دشمن بھی تھے جو یاتو بطور مرتدین كاسلام كيليّ خطره تھ يااس وجه سے كه أنهول نے اسين زكوة جيسے اسلامي فريضے كو پوراكرنے ہے انکار کر دیا تھا۔ تیرھویں صدی تک اندرونی دشمنوں کے مسئلے نے مسلم حکمرانوں کو بھی اپنے اندرشامل کرلیا جبیبا کہ منگول منگولوں نے اسلام کے مرکزی علاقوں کو فتح اور تاراج کر لینے کے بعداسلام قبول کرلیا اوران کے حکمران بن گئے۔ کیا اُس وقت تباہ کن مسلم جنگی آقاوں سے جہاد كرناجا ئزتھا؟

معروف شامی فقیہہ ابن تیمیہ (1328ء) کے مطابق محض اسلام کا اعلان کرنا کافی نہیں

تفاداگرچہ شہادہ کے معیار کے مطابق وہ مسلمان سے الیکن منگولوں نے اسلام کے وسیع تر تقاضوں کو پامال کیا۔ وہ ابھی تک اپنے کا فرانہ قانون کے مطابق زندگی بسر کرتے سے جو چیز انہیں غیر مسلم بناتی تھی۔ ابن تیمیہ کے مطابق ایک سپچ مسلمان کو اسلامی قانون کے مطابق زندگی بسر کرنا چاہئے اور مسلمانوں کے جان ومال پر حملہ نہیں کرنا چاہئے۔ اس نے بیاستدلال کیا کہ ''کسی بھی قانون شکنی کرنے والے کے ساتھ جنگ کرنا چاہئے۔ اس بشر طیکہ اُسے پیخمبر کے مقصد خاص کاعلم ہو۔ بیاس چیز کاعلم ہی ہے جوان احکامات ، ممانعات ، اور جوازات (شریعت کے کی اطاعت کرنے کا ذمہ دار بنا تا ہے۔ اگروہ ان کی اطاعت سے انکار کرتا ہے تو اس سے جنگ کرنی چاہیے۔ (بحوالہ پیٹرز ، صفحہ 212) چونکہ منگول اپنے شخصی قانون کے مطابق زندگی گزارتے شے لہذا میہ چیز انہیں غیر مسلم بناتی تھی ، اور اُن سے جنگ کرنا اسلامی فریف تھی بنیاد پرست کران جہاد نہ صرف جائز تھا بلکہ ضروری تھا۔ ابن تیمیہ کے فتو کی کی گوئج آئے بھی بنیاد پرست مسلمانوں کے ہاں سنگی دیتی ہے۔ الغرض ، اس دور میں اور مابعدادوار میں جہاد کوایک آزاد متغیر کے طور پر بیان کیا جاسکتا ہے۔ بیرونی اور اندروانی وشمنوں کے خلاف دفاع اور ساتھ ہی ساتھ اسلامی توسیع پیندی اور دوسروں کی نوآبادیات سازی کے دفاع کی الہیات کے طور پر بیان کیا جاسکتا ہے۔ بیرونی اور اندروانی وشمنوں کے خلاف دفاع اور ساتھ ہی ساتھ اسلامی توسیع پیندی اور دوسروں کی نوآبادیات سازی کے دفاع کی الہیات کے طور پر

پوری اسلامی تاریخ کے دوران، حکومتوں اور مخالف تحریکوں نے اپنے مسلم مخالفین کے خلاف اپنی جد وجہد کو جائز قرار دینے کیلئے آئیس ملحہ اور کا فرقر اردیا ہے۔ ابن تیمیہ کے فتو کی نے جدید اسلامی انقلاب پیندی کے نظریہ سازوں جیسا کہ ابوالاعلی مودودی اور سید قطب ہیں، کے خیالات کو متاثر کیا ہے، اور اکثر اوقات ہم عصر اسلامی انقلابی گروپوں کو ایسے مسلمان حکم انوں کے خلاف ہتھیاراً ٹھانے، جن کی وہ مخالفت کرتے ہیں، کیلئے جواز مہیا کرنے کیلئے اس کی طرف رجوع کیا گیا ہے۔ اس نقط نظر کا پُر زور طریقے سے اُس پیفلٹ الفریضة الغائب (غائب فرض) میں اظہار کیا گیا، جو اُس جہادی تنظیم کے قائد، جس نے مصر میں 198 میں صدر انور السادات کو میں اظہار کیا گیا، عبد السلام فراج کی طرف سے تصنیف کیا گیا۔ (پیٹرز۔1995) القاعدہ کے قائدین فرا کی عرف میں حکم ان خواص کے فلاف جہاد کرنے پراُ کسانے کیلئے اسی طرح کے دلائل استعال کئے ہیں۔ اس مرحلے پر جہاد خلاف جہاد کرنے پراُ کسانے کیلئے اسی طرح کے دلائل استعال کئے ہیں۔ اس مرحلے پر جہاد کیلئے مالی امدادریاست کی طرف سے اور اُس جنگی مالی غنیمت سے آتی تھی جو بچاہدین کے درمیان کیا میں کہا جاتا تھا

#### سامراجی دور:

سترھویں اور اُنیسویں صدی کے درمیان مسلم وُنیا کا بہت سا حصہ یوروپی ممالک کی طرف سے فتح کرلیا گیا اور نو آبادیات میں شامل کرلیا گیا۔ سامراجیت کے سیاسی پہلومسلمان طبقہ خواص کی شہری حقوق سے محرومی پر منتج ہوئے۔ سامراج کے تحت سرمایہ داری کی توسیع سے پیدا ہونے والے معاشی نتائج، مسلم متوسط طبقہ، کاریگروں، کسانوں اور دوسر کے گروپی کے ایک پیدا ہونے والے معاشی معاشی بید وظی پر منتج ہوئے۔ اس معاشی اور ساجی محرومی کے ساتھ ساتھ لائوں نے قدری بھی آئی۔ عمرانیاتی طور پر، بید چیز ہرگز حیرت انگیز نہ تھی کہ سامراجی حکومت اور اس کے نتیج میں آئے والے معاشی سیاسی اور ثقافتی غلبے نے، تمام مسلمان ملکوں میں مزاحمتی تحریکوں کے ارتقاکی راہ ہمواری۔

مقامی آبادیوں میں غیر ملکی حکمرانوں کے خلاف مزاحمت، کم از کم ابتدائی سطح پر، سیاس، فرہبی تحریکوں کی طرف سے جہاد کے جھنڈ نے تلے منظم کی گئے۔ان تحریکوں کی ایک جزوی فہرست جیسا کہ شکل نمبر ا میں بیان کی گئی ہے درج ذیل پر مشتمل ہے: ڈی ایسٹ انڈیز میں آ ہے جنگ جیسا کہ شکل نمبر ا میں بیان کی گئی ہے درج ذیل پر مشتمل ہے: ڈی ایسٹ انڈیز میں آ ہے جنگ (1904-1873) صومالیہ میں محمد ابن عبداللہ کی مہدوی تحریک کی طریقۂ محمدی تحریک ۔1891 (1788 میں تمبر کی طریقۂ محمدی تحریک ۔1891 میں سید احمد بریلوی کی طریقۂ محمدی تحریک مزاحمت (1831 در فرائضی تحریک (1840-1871)۔ عبدالقادر کی قیادت میں الجزائری مزاحمت (1832-1832): انیسویں صدی کے آخر اور بیسیویں صدی کے ادائل میں سوڈان میں برطانوی اور مصریوں کے خلاف میں مزاحمت : لیبیا میں اطالوی سامراج کے خلاف سنوی کی مزاحمت : 1914 کا عثانی اعلانِ جہاد: ابتدائی اور وسط بیسویں صدی میں برطانوی سامراج اور صیہونیت کے خلاف فلسطینی مزاحمت۔

مغربی سامراج کے خلاف مزاحت میں جہاد کاعقیدہ اولین اہمیت کا حامل تھا۔ تاہم یہ وہ واحد مذہبی عقیدہ نہیں جس کی طرف ان تحاریک کے قائدین نے رجوع کیا۔ عین اُسی طرح جس طرح پنجمبر (۱ ) نے اپنی زندگی میں کہا، جہاد کی دعوت کے ساتھ ساتھ عام طور پر اُس علاقے سے جہاں غیر مسلموں کی حکومت ہو ہجرت کی دعوت بھی دی جاتی تھی۔ان تحاریک میں کثرت سے استعال کیا جانے والا ایک اور تصور اسلام کے معادیات کے دائر بے سے تعلق رکھتا

مسلم فرنهن 28

ہے۔ بیمہدی کی آمد کاعقیدہ ہے، جو کہ راہِ راست کی ہدایت کا حامل ہے، جوز مین پرانصاف کو بحال کرے گا اور بدعنوانی اورظلم کا خاتمہ کرے گا۔ (پیٹرزو 1977 صفحات 42,444)۔

یہ تخاریک اسلامی احیا کی تخاریک بھی تھیں، جو تمام مُضمر مذہبی جدتوں جیسے بدعت پر پابندی لگانے اور سیاسی اور سابق نظیموں کے ساتھ چل کر جومسلم اُمہ کی غیر مسلموں سے آزادی کی بندی لگانے کام کررہی تھیں، موجودہ بدعنوان معاشر ہے کی اصلاح کو حاصل کرنے کیلئے کوشش کررہی تھیں۔ پچھ بم عصر جہادی تحریک بین اپنی جڑوں کا کھوج ان تحریکوں میں لگاتی ہیں یا اُن کی مثال سے جذبہ حاصل کرتی ہیں۔ وہ جارحانہ اور مدافعانہ جہاد کیلئے تحریکوں کوشقل کیا ہے۔ جہاد کے عقیدے کا وہ تھیں، اور یہی ورثہ ہے جوانہوں نے ہم عصر جہادی تحریکوں کوشقل کیا ہے۔ جہاد کے عقیدے کا زور جارحانہ جہاد پر تھا۔ مالیاتی امداد غیرریاسی تظیموں، انفرادی مسلمانوں، اور مسلم مذہبی اداروں کی طرف سے آتی تھی۔

### مابعدسامراجی اورسرد جنگ کادور، بیسیویں صدی کے وسط سے آخرتک:

بیسویں صدی کے وسط تک زیادہ ترمسلم ممالک نے براہ راست سامراج سے آزادی حاصل کرلی تھی۔ نیز یہوہ دورتھا جودوعالمی برتر طاقتوں سوویٹ یونین اور ریاستہائے متحدہ کے درمیان سرد جنگ کی خصوصیات سے متصف تھا۔ سامراجی اقتدار سے مسلمان ممالک کی آزادی بہتر معاثی مواقع اور سیاسی اور سیاجی آزادی اور استحکام کے ذریعے موجودہ سیاسی اور سیاجی آزادی اور استحکام نے ذریعے موجودہ سیاسی اور سیاجی آمر، جابراور بدعنوان لوگوں کی حکومت تھی۔الغرض تو می منصوبہ مالک میں آمر، جابراور بدعنوان لوگوں کی حکومت تھی۔الغرض تو می منصوبہ مالیس کن انداز سے ناکام ہوگیا تھا۔ ان حالات نے مسلم دُنیا میں جہادی تحریکوں کی نوعیت اور دائرہ کار کی تشکیل کی۔ان جہادی تخریکوں کی طرف سے وکالت کے جانے والے جہادی نظر یے کا گزشتہ ادوار کے ساتھ کچھ تاریخی تسلسل تھا، لیکن جہاد کے اصول میں بعض نے پہلووں کا اضاف نہ بھی کہا گیا۔

" توی منصوب' کی ناکامی نے اسلامی ریاست کے نظریے کوجنم دیا تھا۔ اگر چراس تصور کی کوئی واضح تشکیل نہیں ہے، لیکن عمومی طور پر اس میں اسلامی معاشیات اور اسلامی شرع قانون کا نفاذ شامل ہے۔ اسلامی ریاست کے تصور کی بنیاد غالبًا پاکستانی ساجی مفکر ابوالاعلی مودودی کی تصانیف میں ڈالی گئی۔ اپنی خینم تحریروں میں مودودی نے اس بات کی ترغیب دی کہ اسلام محض ایک رسومات کے مجموعے کے علاوہ بہت کچھ ہے۔ بیانسانی زندگی کے تمام دوار کو محیط ہے، ہشمول ایک رسومات کے مجموعے کے علاوہ بہت کچھ ہے۔ بیانسانی زندگی کے تمام دوار کو محیط ہے، ہشمول

سیاسیات، قانون، فن، طب اور معاشیات کے (کودان2004، باب نمبر2) اسلامی یوٹو بیا کا ادراک ایک اسلامی ریاست کا نقاضا کرتا تھا۔ مودودی کی علیت کے دائر ہے اوراس کی وسعت کو مدِنظر رکھتے ہوئے یہ چیز حیران کُن ہے، کیونکہ قرآن کی 6666 آیات میں سے تین سوسے کم آیات ایک ہیں جواداراتی قواعد کا حوالہ دیتی ہیں۔ اسلامی ریاست کے دوسر ہے اساسی تصورات مصر کے سید قطب اور عراقی عالم محمد باقر الصدر کی طرف سے آئے۔

اسلامی ریاست کے تصور کی اصل کاسُر اغ دارالسلام اور دارالحرب کی کلاسیکی اشکال میں لگایا جاسکتا ہے۔ دارالسلام اسلام کی اقلیمتھی جو کہ اسلامی قانون پربنی تھی ، جو کفار کی اقلیم دارالحرب مسلسل برسر پیکارتھی۔ البذا دارالسلام کی اصل خصوصیت زمین تھی۔ اسلام کی زمین ہی تھی جو سب سے پہلے کا فرسامراجی حکام کی طرف سے اور پھراُن سیکولرمسلمان طبقہ خواص کی طرف سے ہتھائی گئی، جواوالذکر حکمرانوں کے تابع تھے۔ یہ تصور کہ اسلامی تشخص صرف ایک اسلامی ر ماست میں ہی حاصل کیا جاسکتا ہے۔ آخری تجزیے میں زمینی تشخص کی ساست کا ایک اظہار تھا۔ ( کیٹلز2004صفحات112,115 ) اس تشخص کی مدد بڑھتی ہوئی خواندگی، مدنیت، اور شغتی ترقی نے کی۔ (حسن1985: مارئی اینڈ ایبل بائی 1992؛ ٹیمی 1980) الغرض، جہادی تح رکات، مسلم زمینی شخص کی طرف ہے، پس سامراجی دور میں مسلم وُنیا میں تو می منصوبے کی ناکامی کی توجیہہ برمجبور کی کئیں۔افرادابک محفوظ اور غیر نہم تشخص ہے ایک اندرونی تسکین محسوں کرتے ہیں۔سامراجت کے دوران معاشی اورساجی بیڈخلی کی وجہ سے اور اُن کی مایوس گن معاشی اور سیاسی کارکردگی ہے مسلم ممالک میں ایسے شخص کی کی یائی گئی۔ بالکل ایسے جیسے و شخص جس کے مکان کونقصان پہنچ جائے مرمت کا بیڑا اُٹھائے گا، وہ لوگ جن کالتخص نگاہ سے ہٹ جائے یا کمزور براجائے، اینے آپ کی تعریف نوکرنے کی کوشش کریں گے اور اس بات کا ایک واضح تراحساس پیدا کرنے کی کوشش کریں گے کہ وہ کون ہیں۔ یہ تھامسلمان دانشوروں کی الیمی اسلامی ریاست کیلئے تلاش کا محرک جس پر الہی حکومت ہو۔ (تیمور2004،صفحات201-82: ﷺ میں 2004: مارئي اينڈائيل مائي 1992)

اسلامی مما لک میں ایک اسلامی ریاست، دارالسلام، کا تقاضا تھا کہ مسلمان مما لک کو مغرب نواز سیکور حکومتوں سے نجات دلائی جائے۔ جہادی سرگرمیوں کی قیادت عمومی طور پر خوب منظم اسلامی تنظیموں کی طرف سے کی گئی، جنہیں مالی مدد اسلامی اداروں کی فیاضی سے اور

نقداورجنس کی شکل میں نجی عطیات سے ملی تھی۔ان میں سے پچھ نظیموں نے1979 میں ایران میں اسلامی انقلاب کے بعد اُس سے مالی مدد لینا شروع کردی تھی اور1980 میں افغانستان پرسوویٹ قبضے نے،اس قبضے کے خلاف جہاد کرنے والے جہادی گروپوں کی سرگرمیوں کی مدد کرنے کیلئے نئے وسائل پیدا کردیئے۔

ایک اسلامی ریاست کے ہدف کی حامل ارضی تشخص کی سیاست الی متعدد مسلم تنظیموں کیلئے ایک جذب محرکہ تھی، جواس کے حصول کیلئے جہاد کی تلقین کرتی تھیں۔ ان میں شامل تھیں جماعت اسلامی، اخوان المسلمین، اسلامی جہاد، حزب الله، جماس، جامع اسلامی، اسلامک سیویش فرنٹ، اسلامک ری پبلکن پارٹی، طالبان اور القاعدہ۔ ان میں سے بہت می تنظیموں کے متعدد ذیلی گروی اور الحق جماعتیں ہیں جو بہت سے مسلم مما لک میں جہاد کیلئے جدوجہد کررہی ہیں۔

نمام مسلمان مما لک میں 'قومی منصوبے' کی ناکامی اُن کی ایک شاختی خصوصیت بن گئی مسلم سے قابلِ عمل سیکولرانقلا ہی متباول کی غیر موجودگی ان تمام نظریاتی ترغیبات کی حامل جابرانه آمرانه حکومتوں کے استحکام پرمنتج ہوئی ۔ اسلامی ، سیکولر ، فاشٹ ، نیشنلسٹ ، اور سوشلسٹ ۔ مسلم معاشر ےعمومی طور پرنو جوانوں کی بڑھتی ہوئی تعداد کو پیداواری معاشی سرگرمیوں میں کھیانے میں ناکام ہوگئے تھے۔ بنیادی ساجی ادارے ، جیسا کہ عوامی تعلیم نظام ، عدلیہ ، عوامی نوکر شاہی اور میون پلایاں ، عوامی حمایت کھونے لگ گئے ۔ اس کا متیجہ آبادی کے بڑھتے ہوئے حصے کی بڑے میانے پرقومی معیشت اور سیاست سے بیگا تگی تھا ، خاص طور پرنو جوانوں کی ۔

ید دور، عالمگیریت کے عروج، کمپیوٹر اور انٹرنیٹ کے جلو میں ذرائع رسل ورسائل کے انقلاب، اور عالمی سرمایہ اور محنت کی مار کیٹوں کے اُبھار، کا اہم زمانہ تھا۔ مسلم دُنیا میں دوہ نگامہ خیز واقعات، یعنی 1979 میں ایران کے اسلامی انقلاب اور اسی سال افغانستان پر سوویٹ قبضے کے مابعد نتائج میں اسلامی دُنیا اور مغرب کے درمیان تعلق کی تعریف نوکی گئی۔ ان واقعات نے مسلم ممالک اور مغرب کے درمیان سیاسی اتحاد کو مضبوط کرنے کا کام کیا۔ مغربی ممالک محمد مصد قد اللہ عبد الناصر اور معمر قذ افی کی زیر قیادت 'آزاد تو می تحریک کیوں' کے بارے میں بہت معاند اندا ور اید و سے زیادہ متشکک تھے اور مسلم دُنیا میں مغرب کے سیاسی اور معاشی مفادات کے بارے میں ہم مدرد اندر و بیررکھنے والی حکومتوں کی جمایت کرنے کے خواہ شمند تھے۔

ارانی انقلاب اور افغانستان پرسوویٹ قبضے نے افغان اورسوویٹ یونین کی پالیسیوں

کے خلاف مزاحت کیلئے امریکہ کی جمایت کو متحرک کردیا۔1980 میں نام نہاد'' کارٹر کلیے'' نے یہ اعلان کیا کہ خلیج فارس کا کنٹرول حاصل کرنے کی کسی بھی بیرونی کوشش کوامریکہ اپنے مفادات پر حملہ تصور کیا جائے گا، اور فوجی ذرائع سمیت کسی بھی ضروری ذریعے سے مقابلہ کیا جائے گا۔ 1980 میں امریکہ کے صدارتی انتخاب میں کارٹر کی شکست کے بعد، نومنتخب شدہ صدر رونالڈریگن کی انتظامیہ نے کارٹر کی پالیسی کو جاری رکھالیکن اُس نے فو کس کوافغانستان کے سوویٹ قبضے پر نوویٹ زیادہ منتقل کردیا۔ ریگن کے نیشنل سیکورٹی ڈائریکٹو 166 نے افغانستان سے ہر قیمت پر سوویٹ انتلاکا مطالبہ کردیا۔ اس نے انٹریشنل اسلامک سالیڈ برٹی کو متحرک کرنے کیلئے سعودی عرب کے ساتھ شراکت کرلی اور پر اجیکٹ سائیکلون کے ذریعے تحرک کیلئے اربوں ڈالردیئے۔ (رانا 2004) سٹرن 2000)

سعودی عرب اور دوسری عرب بادشاہ توں نے اس مہم میں تعاون کیا، جس نے جزیرہ نما عرب میں موجود سنی عسکریت پیندی کیلئے ایک اہم نکائ کے دریعے کا اور ایرانی مذہبی رہنماؤں کے روز مرہ کی دھمکیوں کا مقابلہ کرنے کا کام دیا امریکہ کے امدادی پہلے میں نظیمی اور عسکری شیمنالوجی اور افغانستان مزاحمت کو قائم رکھنے اور اس کی حوصلہ افزائی کرنے کیلئے نظریاتی سہارا شام تھا۔ امریکا کے بغاوت مخالف ماہرین اور پاکستان کی انٹر سروسز انٹیلی جنس آرگنا کرنیشن کے اللہ استان کی انٹر سروسز انٹیلی جنس آرگنا کرنیشن کے اللہ استان کے اندر مجاہدین کے آپریشنوں کو منظم کیا۔ ان کار روائیوں نے ایک بین الاقوامی رابطہ پیدا کر دیا جوعالمگیراشتہارات کے ذریعے جن کی ادائیگی ہی آئی کے نام پر ہوتی تھی، الاقوامی رابطہ پیدا کر دیا جوعالمگیراشتہارات کے ذریعے جن کی ادائیگی ہی آئی اے نے شرق اوسط کی مختلف بیہ پوری عرب اور مسلم دُنیا سے انسانی اور مادی وسائل کی درآ مدکا سبب بنا۔ افغان مزاحمت میں جنگوں میں قبضہ کئے جانے والا سوویٹ ساخت کا اسلحہ مہیا کیا اور ساتھ بی ساتھ خفیہ کارخانوں میں سوویٹ ہھیار خود بھی بنائے افغان مجاہدین کوسوویٹ ہیلی کا پٹروں پر جملہ کرنے کیلئے ہلو پائپ میں سوویٹ ہھیار خود بھی بنائے افغان مجاہدین کوسوویٹ ہیلی کا پٹروں پر جملہ کرنے کیلئے ہلو پائپ میں سوویٹ ہیلی کا پٹروں پر جملہ کرنے کیلئے ہلو پائپ میں سوویٹ ہیلی کا پٹروں پر جملہ کرنے کیلئے ہلو پائپ اور سائگر زمینی میزاکل سے لے کر ہوائی جہازتک مہیا کرنے شروع کردیئے۔

ریگن انتظامیہ نے وسیع پر اپیکنڈ سے ذریعے نظریاتی مدددی اور ساتھ ہی ساتھ مجاہدین کے ذریعے چلائے جانے والے تعلیمی مرکز برائے افغانستان کو جو یو نیورٹی آف نبراسکا کے زیر انتظام تھا، افغان بچوں کو اپنے کمیونسٹ دشمنوں کوئل کرنے کی ترغیب دینے کیلئے اور کتابیں شاکع کرنے کیلئے لاکھوں ڈالر دیئے۔ یہ کتابیں اب بھی پاکستان اور افغانستان میں وسیع پیانے پر

دستیاب ہیں۔ان کے شاکع ہونے کے سالوں بعد اُنہیں طالبان حکومت کی طرف سے مدارس کی نصابی نصابی کتب کے طور پر منظور کیا گیا۔ایک اجسام برائے کرایہ پالیسی، امریکہ، سعودی، پاکتان حکومتوں کے زیرانتظام وضع کی گئی جس کا مقصد شالی پاکتان میں مدارس کی ترتی کیلئے فنڈ مہیا کرنا تھا۔1980 میں پاکتان میں 7000 مدارس تھے جو تین فیصد سالانہ کی شرح سے بڑھ رہے تھے۔ ایک تخیینے کے مطابق 1990 کی دہائی کے اواخر تک 7000 مدارس تھے جو افغان مہاج کیمپوں، غریب پاکتانی گھرانوں اور دوسرے عرب، مسلمان ممالک سے طلبا کو اپنی طرف کھینچ رہے تھے۔ (برانک 2004)

اس بات کی طرف اشارہ کیا جا چکا ہے کہ اہرانی انقلاب کے بعد بھی مسلم جماعتیں کوئی مور قوت منظم کرنے اورا کی مربوط سیاسی پالیسی تخلیق کرنے میں ناکام رہیں۔افغان جہاد حقیق پیش روفت تھی جس نے سُنوں کو کمیونسٹ کفار کے مقابل لاکھڑا کیا اور وُنیا کے طاقتور ترین ملک ریاستہائے متحدہ سے مدوحاصل کی۔اس کی اعلی نظیمی مہارتوں وسیح تکنیکی اور انسانی وسائل اور کمیونزم کے خلاف میسوانہاک نے اسے طاقتور اور متحد اسلامی اشخاص تخلیق کرنے کے قابل بنا دیا۔ بیسیویں صدی کا کوئی مسلمان نظر پرساز الیسی شاندار کامیا بی کا تصور بھی نہیں کرسکتا تھا۔ عالمی جہادی صنعت آخر کارا پے آپ میں آگئی تھی۔ (ہود بھائی 2005) افغان جہاد کیلئے امریکی اور سعودی فنڈ 1988 میں افغان ہے میں آگئی تھی۔ (ہود بھائی 2005) افغان جہاد کیلئے امریکی اور صنعت جو افغانستان پر سوویٹ قبضے کے دور ان قائم ہوئی افغانستان میں طالبان کو برسر اقتدار سند میں کامیاب ہوگئی۔جس کے افغانستان کیلئے دور رس اور تباہ گن ساجی، ثقافتی سیاسی اور معاشی اثرات مرتب ہوئی۔جس کے افغانستان کیلئے دور رس اور تباہ گن ساجی، ثقافتی سیاسی اور معاشی اثرات مرتب ہوئی۔جس کے افغانستان کیلئے دور رس اور تباہ گن ساجی، ثقافتی سیاسی اور قبائی اگن جمادی کو بیاں حوالی طالبان کو مرتب ہوئے۔ستم ظریفی د کھئے کہ 11۔9 نیویوں کے نیویارک اور واشکٹن وی کی میں تباہ میں حالی طالبان کو مرتب ہوئے۔ستم ظریفی د کھئے کہ 11۔9 نیویارک اور واشکٹن وی کی میں تباہ میں حالی طالبان کو مرتب ہوئے۔ستم ظریفی د کھئے کہ 11۔9 نیویارک اور واشکٹن وی کو بناہ دینے والی طالبان کو مرتب ہوئے۔ستم ظریفی د کھئے کہ 11۔9 نیویارک اور واشکٹن وی کو کہا میں کامیاب کو کھئے کہا کے افغانستان پر جملہ کرنا پڑا۔

طالبان حکومت کے خاتمے کے بعد، جہادی تنظیموں نے یورپ اور ایشیا میں دہشت گردی کے حملوں کی سر پرستی جاری رکھی ۔ لیکن اُن کی سر گرمیوں کیلئے مالی مدد نجی ذرائع سے آتی رہی، بشمول اسلامی خیراتوں اور چندوں کے، جس چیز نے جہادی تنظیموں اور اُن کی سر گرمیوں کو نجی بنانے کی راہ ہموار کی (پاکستان میں کچھ جہادی تنظیمیں جری چندہ اکٹھا کرتی ہیں) دیکھئے رانا بنانے کی راہ ہموار کی (پاکستان میں کچھ جہادی تنظیمیں جری چندہ اکٹھا کرتی ہیں) دیکھئے رانا دوں کے اس بات کی بھی کچھ شہادت موجود ہے کہ جہادیوں کو ایک بین الاقوامی دہشت

گردی کے ایک مربوط سلسلے سے مالی امدادو صول ہورہی ہے۔ ایک تخیینے کے مطابق عالمی دہشت گردی کی معیشت 500 ملین بوالیں ڈالرز کے جتنی بڑی ہو سکتی ہے (نیچو لیونی 2003)۔ اس وقت اکسلے پاکستان میں بینکٹروں مذہبی اور فرقہ وارانہ جہادی تنظیمیں ہیں۔ اور بہی طرز دوسرے مسلم ملکوں میں بھی جاری وساری ہوسکتا ہے آگر چداس کے ابھی تک کوئی قابل اعتاد تخیینے نہیں ہیں۔ نجواری وساری ہوسکتا ہے آگر چداس کے ابھی تک کوئی قابل اعتاد تخیینے نہیں ہیں۔ خبکاری کی طرف پیش رفت نے بہت سے مسلم مما لک میں جہادی سرگرمیوں میں ایک بئی جہت کا اضافہ کیا ہے۔ جہاد کے نظر یے کومسلم تشخص کو بحال کرنے کی ضرورت سے تحریک ملتی ہے، کیونکہ اسلام کا وقار حکمران طبقوں کی طرف سے جاہ ہوا ہوا ہے جنہیں سیکولر اور خلاف اسلام سمجھا جاتا ہے۔ ایک جہادی نظر بیرساز اُسامہ بن لا دن نے بیاعلان کیا کہ اسلام کے مقدس مقامات کی جاری نظر بیساز اُسامہ بن لا دن نے بیاعلان کیا کہ اسلام کے مقدس مقامات کی ہے۔ اُس نے یہ بھی اعلان کیا کہ جب کوئی دشمن اسلام کی سرز مین میں داخل ہوجا تا ہے، تو جہاد انفرادی طور پر فرض ہوجا تا ہے۔ بیعلا قائی مذہبی شخص، مزاحمتی شخص ہے۔ بیاصلاحات کا کوئی پروگرام پیش نہیں کرتا اور اسلامی ریاست کے قیام کا صرف ایک نسبتا دُ ھندلانتصور پیش کرتا اور اسلامی ریاست کے قیام کا صرف ایک نسبتا دُ هندلانتصور پیش کرتا ہے۔ مختلف جہادی نظیموں کے درمیان اس بارے میں اہم اختلافات ہیں کہ ان تصورات کا عمل اور مختلف جہادی نظیموں کے درمیان اس بارے میں اہم اختلافات ہیں کہ ان تصورات کا عمل اور حقیقت میں کہامفہوم ہونا جا ہے۔

نجکاری نے جہادی سرگرمیوں کو ایک طرح کے کاروبار میں تبدیل کردیا ہے۔ مدرسوں کو جہاد کیسلئے نو جوان بھرتی کرنے کیلئے رقم دی جاتی ہے۔ ان مدرسوں میں جوتعلیم دی جاتی ہے وہ مقدس کتب کی ایک مخصوص اور اکثر اوقات بلائقید پڑھائی تک محدود ہوتی ہے۔ ائمہ مساجد سے کے کرمدارس کے اساتذہ اور علماتک ، یہ ایک ایسی چیز ہے جسے وہ ایک کام کے طور پر کرتے ہیں تا کہ اسلامی تعلیمات اور تاریخ کے فہم کے ذریعے گہرے نظریاتی وفاداری ملے۔

2005 کی ابتدامیں، پاکستان میں اپنے تخفیقی کام کے دوران، میں نے ایسی مثالیں دیکھیں جو جہاد کی کاروباری طرز کی رُخ بندی کی طرف اشارہ کرتی تھیں۔انگریز کی زبان کے ایک اخبارانٹریشنل نیوز کے مطابق (جنور کی رُفق بندی کی طرف الاقوامی اور قومی اہداف کے خلاف راکٹ حملوں کے ایک سلسلے کیلئے، لا مور میں گرفتار کئے گئے اسلامی دہشت گرد، بے روزگار نوجوان اور وقتی اُٹھائی گیرے تھے۔ یہ رپورٹ دی گئی کہ اُنہوں نے اعتراف کیا کہ اُن کے لا مور میں القاعدہ کے ایک سینیئر اہل کار کے ساتھ قریبی را بطے تھے۔ (بٹ 2005) ایک اور پریس

رپورٹ کے مطابق حکومت پاکتان نے شالی وزیرستان میں پاکتان کی مسلح افواج کے خلاف لڑنے والے چار انتہائی مطلوب عسکریت پیندوں کو، جنہوں نے حکام کے ساتھ ایک امن معاہدے پر دسخط کئے تھے، بہت بڑی مقدار میں رقم اداکی۔ بیرقم اُنہیں القاعدہ کو واپس کرنے کیلئے دی جواُنہوں نے پاکتانی افواج کے خلاف لڑنے کیلئے اُس سے وصول کی تھی (اساعیل خان، عسکریت پیندوں کو قم القاعدہ کا قرض واپس کرنے کیلئے اداکی گئی، ڈان، فرور 2005) ہم عصر مسلم وُنہا میں جہاد:

اس بات پرغور کرنااہم ہے کہ تمام مسلمان جہادی نہیں ہیں کین تمام جہادی مسلمان ہیں۔ حالیہ مطالعے پیظا ہر کرتے ہیں کہ مسلم وُنیا ایک نہ ہی نشاۃ ٹانیہ ہے گزررہی ہے۔ اسلام و نیا ہیں مسلمانوں کی ایک برحت ہوئی مسلمانوں کی ایک بہت ہوئی ایک اہم کراراداکرتا ہے۔ مسلمانوں کی ایک بہت ہوئی اکثریت کیلئے یہ اسلامی اصولوں کی پابندی کے ساتھ اُن کی وفاداری کو بڑھانے کا سبب بنتا ہے۔ بہت سے مسلمان، اپنے نہ ہب کی پیٹی ہر کے دور میں ہونے والے عمل کی پیروی کر کے اس کے خالص بن کو دوبارہ قائم کرنے کی طرف جھکاؤر کھتے ہیں۔ نیز بہت سے اسلامی قانون پر ہنی اسلامی ریاست کے قیام اوراُمہ کے تصور کو مضبوط بنانے پر یقین رکھتے ہیں۔ (حسن 2002) کیپل اسلامی ریاست کے قیام اوراُمہ کے تصور کو مضبوط بنانے پر یقین رکھتے ہیں۔ دوسری طرف دیس ہوں گے جوان عقائد کا اختلاط سامراج مخالف جنگ ہویا نہ دوایت کو جہادیوں میں وہ مسلمان شامل ہوں گے جوان عقائد کا اختلاط سامراج مخالف جنگ ہویا نہ دوایت کو کرنے ہوئے کو شامل کرتے ہیں، اس میں قال، وشمنوں کے خلاف کرتے ہیں (کیپل زندہ کرنے وہ فعال جارجیت اور قال کو نہ ہب پرستانہ نیکی کے ساتھ شامل کرتے ہیں (کیپل کے عالی موٹرالذکر کے ساتھ شامل کرتے ہیں (کیپل نمٹنا ہے، جو مسلمانوں کے ایک بہت چھوٹے گروپ پر مشتمل ہے۔

اس وقت جهادی مذہبی تحریکیں پوری مسلم وُنیا میں پھیلی ہوئی ہیں۔ان میں سے زیادہ تر کمزورڈ ھانچیر کھنے والی قو می تحریکیں ہیں۔ان میں شامل ہیں: جامع اسلامیہ اشکر جہاد،انڈونیشیا:

کمپیولان مجاہدین، ملائشیا: پٹانی یونا بکٹ لبریش، فرنٹ، ایم آئی ایل ایف اور جیش محمہ، حرکت الجہاد: اُز بکستان کی اسلامک موومنٹ: حماس: آرمڈ اسلامک گروپ آف الجیریا GIA: مصر کی اسلامک جہاد (تنظیم الجہاد): چیچنیا کی الانصار مجاہدین: عراق میں انصار الاسلام اور الومصعب الزرقاوی کا مربوط سلسلہ (مان 2003، باب 6: لیپولیونی 2003: کمپیل 2002راشد 2002)

مسلم ذہن

راما کرشنا200 )

ان میں سے کچھ، جیبیا کہ القاعدہ اور حزب التحریر ڈھیلی ڈھالی تنظیم رکھنے والے بین ا الاقوامی مربوط سلسلے ہیں۔ان گرویوں اوراسی طرح کے اور گرویوں کی طرف سے وضع کئے گئے جہاد کے اصول کے مفہوم میں بہت کم کیسانیت ہے، ان کی تعبیرات اور عملی اشکال کا دارومداراُن کے قائدین کی طرف سے اختیار کئے جانے والے سیاسی اور عسکری مواقف پر ہے۔ تاہم کچھ مشتر کہ تارا کیے ہیں جوانہیں ایک دوسرے کے ساتھ جوڑتے ہیں۔ وہ سیدقطب اور ابوالاعلیٰ مودودی جیسے نظر یہ سازوں کے نظریات کوتشلیم کرتے ہیں کیمسلم ممالک میں اسلامی سرزمین غیراسلامی اورسیکولرحکومتوں اوراُن کےمغر بی اتحاد یوں کی طرف سےخراب کردی گئی ہے جو کہ أن كى بِحُرِمتى يرثنج موئى ب\_ايك متنداسلامي تشخص قائم كرنے كيليّان حكومتوں كاتخة ألث دیاجانا جاہیے اور ان کی جگہ اسلامی حکومت قائم ہونی جاہیے۔ (مان2003)ضمیمہ ب میں اسلامک مودمن آف أز بکتان کی طرف سے اعلان جہاد، ایسے اعلانات کی نمائندگی کرتا ہے۔ جدید جہادی تح یکیں زیادہ تر خفیہ ہیں جو کہ خانے دار تنظیمیں ہیں جن کی قیادت کرشاتی شخصات کرتی ہیں۔ان کے ارکان معاشرے کے مخلف حصول سے تعلق رکھتے ہیں۔ان میں سے زیادہ تر تنظیمی فعال عوامی حمایت نہیں رکھتیں اگرچہ ہوسکتا ہے بہت سے مسلمان ،مختلف وجوہات کی بنایراُن کے ساتھ انفعالی مدردی رکھتے موں۔ایک مطالع کے مطابق (130 مثالول بربنی ) بین الاقوامی جهادی ایک مختلف النوع گروپ ہے۔تقریباً 60 فیصد مرکزی ارکان عرب ممالک ،سعودی عرب اورمھر سے تعلق رکھتے ہیں: تبیں فیصد مغرب کے عرب مما لک سے اور 10 فیصد انڈ ونیشا سے۔ دوتھائی حصہ بالاتر اور متوسط طقے کے پس منظر سے تعلق رکھتا ہے۔ دوسروں میں سے زیادہ ترمغرب کے منحرف تارکین وطن اورمغربی عیسائی نومسلموں ہے تعلق رکھتے ہیں۔وہ محفوظ خاندانوں ہے تعلق رکھتے ہیں اور زیادہ تر ایکن سب نہیں، گہرے مذہب پرست ہیں۔ جہادی تحریک میں شامل ہونے کیلئے عربوں کیلئے اوسط عمر، 23سال تھی، (تیج میں 2004)

وہ تعلیم یافتہ سے، اس طرح کہ 60 فیصد سے زیادہ کسی نہ کسی قتم کی کالج کی تعلیم رکھتے سے۔ رہت سول کی اچھی پیشہ ورانہ سے۔ صرف انڈ ونیشی کلی طور پر ذہبی سکولوں سے تعلیم یافتہ سے۔ بہت سول کی اچھی پیشہ ورانہ تربیت تھی۔ صرف ایک تھوڑی تعداد غیرمہارت یافتہ تھی جن کے محدود معاشی امکانات سے۔ تین

چوتھائی شادی شدہ تھے اور بہت سول کے بیچے تھے۔ اُن میں سے کوئی بھی کسی ذہنی بیاری میں مبتلا نہیں تھایا دہشت گردی کی طرف عام نفسیاتی جھکاؤ کا اظہار نہیں کرتا تھا۔ 80 فیصد سے زیادہ نے اُس وفت جہادی تحریک ملک اُس وفت جہادی تحریک ملک میں رہ رہے تھے جہال وہ اپنی آپ کواپئی ثقافتی اور ساجی بنیا دول سے کٹا ہوا محسوس کرتے تھے۔ اس مطالع سے منکشف کیا جانے والا سب سے زیادہ چونکا دینے والا پہلویہ تھا کہ یہ جہادی تنہا، اس مطالع سے منکشف کیا جانے والا سب سے زیادہ تھے۔ (سیج مئین 2003، باب 3)

جہادی سرگرمیوں کی مالی مدد بنیادی طور پرنجی وسائل اور اسلامی خیراتی چندوں سے ہوتی ہے۔ ان کی سر پرسی کرنے والی تنظیمیں مردوں کے غلبے والی ہونے کا رُبجان رکھتی ہیں اورا کثر اوقات زن بیزار مردوں کے احساسِ برتری کی خصوصیت رکھتی ہیں۔ (دیکھئے را نا 2004، باب1) اسلام پیندتخ کیوں پرعموماً اور جہادی تخ کیوں پرخصوصاً، قابل عمل معاشی اور سیاسی پروگراموں کی کمی اسلام پیندتخ کیوں پرعموماً میں بروگراموں کی کمی وجہ سے تنقید کی گئی ہے، جوشد بدطور پر تاقص ہے۔ مزید برآں اسلامی کتب اور اسلامی تاریخ کی جانبدارانہ تعبیرات اور معصوم مسلمانوں اور غیر مسلموں کے آل کی اجازت دینے پر بہت زیادہ کی جانبدارانہ تعبیرات اور معصوم مسلمانوں اور غیر مسلموں کے آل کی اجازت دینے پر بہت زیادہ تقید کی گئی ہے (دیکھئے تو ران 2004 اور راشد 2002)

## کشکش کے اسے بارے میں رُ جحانات:

اس بات کوتسلیم کرتے ہوئے کہ جہادی تنظیمیں پوری مسلم وُنیا میں پھیلی ہوئی ہیں، اوراپئے ایجنڈوں پر فعالیت سے ممل کررہی ہیں، کیااس کا بیہ مطلب ہے کہ اُنہیں مسلم عوام میں مقبولِ عام حمایت حاصل ہے؟ اس سوال کا بااعتاد طریقے سے جواب دینے کیلئے کوئی تجربی ہے۔
تا ہم ایک ایس شہادت ہے جس کا اس سوال پر ایک بالواسط اثر ہے ۔ بعض بڑی جہادی تنظیموں کی طرف سے اپنے مزعومہ دشمنوں کے خلاف روز افزوں استعال کی جانے والی مقبول عام ترکیب خود کش بموں کا استعال ہے۔ اس مظہر کے بارے میں مسلمان عوام کا رویہ کم از کم جہاد یوں کی اس ترکیب کے بارے میں اُن کی جمایت کا پچھا شارہ مہیا کرسکتا ہے۔

مسلم فرنهن المسلم فرنهن

| لمانوں کے رویے:          | بمباری کے بارے میں مس | جدول 4.1 خود کش |  |
|--------------------------|-----------------------|-----------------|--|
| کیاخودکش بمباری جائز ہے؟ |                       |                 |  |
| No                       | Yes                   |                 |  |

#### فلسطینیوں کی طرف سے اسرائیل کے خلاف

| 67 | 24 | <i>ژ</i> کی |
|----|----|-------------|
| 36 | 47 | پاکستان     |
| 22 | 74 | مراکش       |
| 12 | 86 | أردك        |

## عراق میں مغربیوں اورا مریکیوں کےخلاف

| 59 | 31 | څ کې    |
|----|----|---------|
| 36 | 46 | پاکستان |
| 27 | 66 | مراكش   |
| 24 | 70 | أردون   |

#### پوریسرچ سنٹر برائے عوام ویریس

عراق جنگ کے ایک سال بعد: یورپ میں امریکا پر بداعتا دی ہمیشہ بلندتر سطح پر 2003 میں، واشکٹن ڈی ہی میں پیور یسر چسنٹر نے ٹرکی، پاکستان، مراکش اور اُردن میں فلسطینیوں کی طرف سے اسرائیلیوں کے خلاف اور عراقی جہاد یوں کی طرف سے عراق میں امریکیوں اور مغربیوں کے خلاف خودکش بمباریوں کے بارے میں مسلمان جواب وہندوں کے رویوں کا جائزہ لیا۔ جدول امیں دکھائے گئے نتائج بی خلا ہر کرتے ہیں کہ مراکش اور اُردن میں بہت بڑی اکثر بیت نے اسرائیلیوں اور عراق میں امریکیوں اور مغربیوں کے خلاف خودکش بمباریوں کی جابت کی اور تقریباً نصف پاکستانیوں نے بھی ایسے ہی رویے کا مظاہرہ کیا۔ صرف ترکی میں جواب وہندوں کی اکثر بیت نے خودکش بمباری کی جابت نہیں کی۔ اگر ہم خودکش بمباری کی جابت کی سطح کو جہاد یوں کی جمایت کی جابت کے طور پرلیں، تو بیہ ظاہر کرتی ہے کہ یہ جابت کی سطح کو جہاد یوں کی جمایت کے لئے ایک نیابت کے طور پرلیں، تو بیہ ظاہر کرتی ہے کہ یہ خابت کھیا ہے کہ بیہ خاب کو بیاری میں درمیانہ سے لے کر بائد سطح تک جمایت رکھتی ہیں۔ حمایت کے دیابت کے ایک نیابت کے عاب کے ایک نیابت کے میں درمیانہ سے لے کر بائد سطح تک جمایت رکھتی ہیں۔ حمایت کے دیاب جائزہ شدہ ممالک میں درمیانہ سے لے کر بائد سطح تک جمایت رکھتی ہیں۔ حمایت کے دیاب کے ایک نیابت کے حمایت رکھتی ہیں۔ حمایت کی سے کہ سے کر بائد سطح کی جمایت رکھتی ہیں۔ حمایت کی سے کہ بیت کے دیاب کی بیاب کی بیاب کی خودکش میں درمیانہ سے لے کر بائد سطح کی جمایت رکھتی ہیں۔ حمایت کی سے کر بائد سطح کی کی جمایت کے کہتا ہے کہ بیاب کی کر بائد سطح کی کشور کی جمایت کی کیت کی کی کر بائد سے کر کر بائد سطح کی کی کے کہتا ہے کہ کی کر بائد سطح کو کر کر کر بائد سطح کیت کی کر بائد سطح کو کر کر بائد سطح کی کر بائد سطح کی کر بائد سطح کی کر بائد سطح کر کر بائد سطح کر کر بائد سطح کر کر بائد سطح کی کر بائد سطح کر کر بائد سطح کی کر بائد سطح کر کر بائد سطح کی کر بائد سطح کر بائد سطح کر کر کر بائد سطح کر بائد سطح کر کر بائد سطح کر کر بائد سطح کر بائد سطح کر کر بائد سطح کر بائد سطح

اسباب غالبًا ایک مسلم ملک سے دوسرے مسلم ملک میں مختلف ہوں گے۔اس شہادت سے آ دمی میہ متجدا خذ کرسکتا ہے کہ جہادا گرتمام مسلم ممالک میں نہیں تو پچھ ممالک میں ضرور ممکنہ طور پرعوامی مقبولیت رکھتا ہے۔

جنگ اور جہادی فعالیت پندی کے بارے میں معلوم کرنے کا ایک اور بالواسطہ طریقہ، جنگ اور جہادی فعالیت پندی کے بارے میں مسلمانوں کے رویوں کے ذریعے ہوسکتا ہے۔ایک حال ہی میں اختتا م کو پہنچنے والے مطالع میں چھ سلم ممالک میں سے چھ ہزار سے زیادہ مسلمان جواب دہندوں سے درج ذیل سوال پوچھا گیا ''کیا جب بین الاقوامی سے نزیادہ مسلمان جواب دہندوں سے درج ذیل سوال پوچھا گیا ''کیا جب بین الاقوامی شازعات کو مل کرنے کے دوسر کے طریقے ناکام ہوجا کیں تو جنگ جا کڑ ہے؟'' جدول 2 میں پیش کے گئے جا کڑے کے دیا گئے مسلمان ممالک کے درمیان ایک دلچیپ تفریق کو ظاہر کرتے ہیں۔

چار جنوبی ایشیانی اور شرقِ اوسط کے ممالک میں اتفاق رائے کی شرح کی حدود ایران میں 58 فیصد سے لے کرمصر میں 63 فیصد اور پاکستان اور ترکی میں 66 فیصد تک تھیں۔ دوجنوب مشرقی ایشیائی ممالک یعنی انڈونیشیا اور ملاکشیا میں جواب وہندوں کی اتفاق رائے کی شرح قابلی ذکر صد تک کم تھی اور اس کی حدود 37 فیصد ملاکشیا سے لے کر 33 تک فیصد انڈونیشیا میں تھیں۔ قزاق مسلمانوں کی اتفاق رائے کی پیت ترین سطح یعنی بیان سے اتفاق کرنے والوں کا فی صد 11 تھا۔ انڈونیشیا، ملاکشیا اور قزاقستان میں عدم اتفاق رائے کی شرحیں بھی دوسرے ممالک کے مقابلے میں قابل ذکر حد تک بلندر تھیں۔

اعداد و شار کاجنس، عمر اور تعلیم کے حوالے سے تجزید پیاظاہر کرتا ہے کہ مصر، ایران، قزاقستان اور ترکی میں یو نیورٹی کی تعلیم کے حامل جواب دہندگان اس بات سے اتفاق کرنے پرسب سے کم مائل شخ کہ جنگ جائز ہے خواہ جب تنازے کو کل کرنے کے دوسر کے طریقے ناکام بھی ہوجا ئیں۔ پاکستان میں تعلیم کاعدم اتفاق رائے کی شرح پر کوئی اثر نہیں تھا، کیکن انڈونیشیا اور ملائشیا میں جتنا تعلیم کا معیار بلند تھا اُتناہی اتفاق رائے کی شرح بلند تھی۔ ملائشیا، پاکستان اور ترکی میں مردول کے ہاں اتفاق رائے کی شرح عورتوں کی نبیت بلند تھی۔ غالبًا بطور بین الاقوامی مسائل کو حل کرنے کے ایک ذریعے کے جنگ کیا جماعت کی کم ترسطے سے متناسب سب سے زیادہ اہم متغیر تعلیم کا معیار تھا۔ (ویکھیے جدول 2) جہادی سرگرمیوں کیلئے ان نتائج کے مفاہیم کیا ہیں؟ متعین اور یقینی نتائج اخذ کرنا مشکل جہادی سرگرمیوں کیلئے ان نتائج کے مفاہیم کیا ہیں؟ متعین اور یقینی نتائج اخذ کرنا مشکل

سلم *ذ*بّن 139

ہے۔ غالبًا یہ تجویز پیش کرنامعقول ہوگا کہ مسلم مما لک کی آبادیوں میں تعلیم کے پست معیار کاغلبہ غالبًا جہادی سرگرمیوں کی حمایت پیدا کرنے کیلئے زیادہ سازگار ہوگا۔ حمایت کی سطوح اس بات پر انحصار کرتے ہوئے مختلف ہو سکتی ہیں کہ مزعومہ دشمن کون سے ہیں۔ اس لحاظ سے بینتائج، فدہبی، سیاسی اور ساجی تصادمات کو پُرامن ذرائع سے حل کرنے کیلئے قومی منصوبے کی کامیا بی کی اہمیت کو تقویت دیتے ہیں۔

# اختیامی رائے:

اسلامی تاریخ میں جہاد نے ،اعلیٰ خدایت حاصل کرنے کے لئے ذاتی جدوجہد،اورنیکی کا تحكم وینے اور بُرائی كورو كنے، كى خاطرايك اسلامي اخلاقي اور ساجي نظام قائم كرنے كيلتے اجتماعي جدوجبد کے نظریے کا کام دیا ہے۔اسلام کے طلوع کے بعد آنے والی صدیوں میں جہاد کامفہوم غیرمسلموں کےممالک کومسلمانوں کے ہاتھوں فتح کرنے کو جائز قرار دینے تک وسیع ہوگیا۔مسلم زمینوں کے بورویی نوآبادیات میں تبدیل ہونے کے بعد جہادسامراج (اوراس کے حکمرانوں) عسكريت پينداسلامي گرويوں كيلتے جهاد جابر اور ملحه مسلمان حكومتوں اوراُن كے كافر سامراجي، حامیوں کےخلاف مبینہ طور بر مزاحت اور سکے جدوجہد کا ایک نظر ریہ بن گیا ہے۔ بڑھتے برٹھتے ہیہ اسلامی ریاست اورایک خالص تر، اسلامی تشخص کے قیام کے لئے مسلح جدوجہد کی ایک علامت بن گیا ہے۔حالیہ سالوں میں مسلح جدو جہد کی حکمتِ عملی کی جگہ تومی، فرقہ وارانہ اور بین الاقوامی دہشت گردی نے لے لی ہے۔ میں نے بیاستدلال کیا ہے کہ جہاد کے اصول کی نوعیت اوراس کے اظہار نے گہرے طور پرمسلم معاشروں میں غالب تاریخی اور مادی حالات سے تشکیل پائی ہے۔(ایسے ہی نتائج کی رپورٹ یوبین 2002: شاشڈ پنا1990: دیوج 2005) نے بھی دی ہے۔ جہاد کی سریتی انفرادی مسلمانوں سے لے کراُمہ۔اسلامی حکمرانوں اوراُن بخی، جہادی تظیموں تک محیط رہی ہے جن کی مالی مددمسلم خیراتوں سے ہوتی ہے۔ جہادی سرگرمیوں کی نجکاری 'کاروبار' میں ارتقایاتے ہوئے محسوس ہوتی ہے۔ جہاد کی سریرستی کی رُخ بندی تاریخی حالات سے بھی ہوتی ہے۔اس باب نے یہ بیان کیا ہے کہ جہاں تمام جہادی مسلمان ہیں، تمام مسلمان جہادی نہیں ہیں۔ در حقیقت مسلمانوں کی ایک بہت ہی قلیل تعداد جہادی تنظیموں اور اُن کی سر گرمیوں کی فعال حمایت کرتی ہے۔ انڈونیشیا میں بالی کے بمباروں کے مقدمات اور بعدہ سزاؤں میںعوام کی عدم دلچیسی اور عدم حمایت اس کی محض ایک مثال ہے۔ جہادی تنظیمیں خانوں

سلم ذهمن 40

میں بٹی ہوئی اور دُھنے ہیں اور وہ ایسے لیڈروں سے چلائی جاتی ہیں جواپنے پیروکاروں سے گہری وفاداری وصول کرتی ہیں۔

اس باب میں نظر ثانی کی گئی شہادت بین ظاہر کرتی ہے کہ بطور بین الاقوامی تنازعات کوطل کرنے کے ایک ذریعے کے جنگ کی طرف رجحانات مسلمان مما لک میں اہم طور پر ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ جہال جنوبی ایشیائی اور شرقی اوسط کے مسلمان بین الاقوامی تنازعات کو حل کرنے کی طرف زیادہ رُبحان رکھتے ہیں، وہیں جنوب مشرقی اور وسطی ایشیا کے مما لک انڈونیشیا، ملائشیا اور قزاقستان اس نقطہ نظر میں شریک ہونے کا کم امکان رکھتے ہیں، زیادہ ترتعلیم یافتہ مسلمان بطور تصادم کے حل کے، جنگ کی حمایت کرنے کا کم امکان رکھتے ہیں، زیادہ ترتعلیم یافتہ مسلمان بطور تصادم کے حل کے، جنگ کی حمایت کرنے کا کم امکان کرنے والے اثر کے اہم کردار کو تقویت دیتے ہیں۔

اس باب نے اس بات کی طرف بھی اشارہ کیا ہے کہ اس بات کی بڑھتی ہوئی اور طول شہادت موجود ہے کہ مسلم وُنیا ایک نہ ہجی نشاۃ خانیہ ہے گزررہی ہے۔ کیا اس کا مطلب بیہ ہے کہ بیپشر فت مسلمانوں کے اندر جہاد کی جمایت کو بڑھادے گی؟ شہادت بین ظاہر کرتی ہے کہ غالبًا بیہ وہ پچھنیں ہے جو واقع ہونے جارہا ہے۔ مسلمان مما لک میں نہ ہی نیکی بحسریت پند نظیموں کی حمایت میں کی کے ساتھ وابستہ ہوتی ہوئی محسوں ہوتی ہے مسلمانوں کی اکثریت جہادی تح کو لوں سے تعلق نہیں رکھتی۔ در حقیقت ایسا محسوں ہوتا ہے کہ فدہب پرتی جمہوری اور روادارانہ رویوں کے ساتھ مثبت طور پر تعلق رکھتی ہے۔ بیہ جہادی تح کیوں کی بڑھتی ہوئی محسکریت پیندی میں اضافہ کرنے والا ایک سبب ہوسکتا ہے کیونکہ کم ہوتی ہوئی حمایت اُن کی بڑھتی کو گو عوای توجہ حاصل کرنے والا ایک سبب ہوسکتا ہے کیونکہ کم ہوتی ہوئی حمایت اُن کی بڑھائی کو بڑھاد بتی ہے جو جو ابا کہ کیل کی خواہش کا اظہار کرتی ہے اور اُن کی مایوی کی ایک علامت ہے۔ (حسن 2002)۔ جیسا کہ کیپل کی خواہش کا اظہار کرتی ہے اور اُن کی مایوی کی ایک علامت ہے۔ (حسن 2002)۔ جیسا کہ کیپل نے رائے دی ہے یوایس پر سمبر گیارہ کا حملہ جہادی تح کیک تنہائی شکتگی اور زوال کو ظاہر کرتی ہے نہ کہ اس کی مضوطی اور بے قابوقوت کی۔ (کمیل 2002 صفحات 76۔ 1373: نیز امیر ان کو طاموش حمایت ہے جہ کہ اس کی مضوطی اور بے قابوقوت کی۔ (کمیل 2002 صفحات 76۔ 1373: نیز امیر ان کو طاموش حمایت ہے جہ ہیں مائیل مان (2003) نوعسکریت کہتا ہے، جومغر کی قوتوں خاص طور پر ریاست صحاصل ہو۔ ایسا اُن کے پیغام کی تا شیر کی وجہ سے نہیں ہوسکتا ، بلکہ اُن سامراجی پالیسیوں کی وجہ سے ہوسکتا ہے جہیں مائیکل مان (2003) نوعسکریت کہتا ہے، جومغر کی قوتوں خاص طور پر ریاست سے ہوسکتا ہے جہیں مائیکل مان (2003) نوعسکریت کہتا ہے، جومغر کی قوتوں خاص طور پر ریاست

مسلم ذهن 41

ہائے متحدہ کی طرف سے اپنائی جارہی ہے۔ ان میں دہشت گردی کے خلاف جنگ، بھی شامل ہے جے بہت سے مسلمان اسلام کے خلاف جنگ کے طور پرد کیھتے ہیں۔ جہادی گروپ گزشتہ 50 سال کے دوران مسلمانوں کے خلاف زیاد تیوں کی ایک لمبی فہرست سے پیدا ہونے والے مسلمانوں کے مصائب کے بارے میں اپنے ہم ذہبوں کی تشویش سے بھی جمایت حاصل کرتے ہیں۔ ان میں شامل ہیں:

- ید فلسطین کی تباہی اور فلسطینی لوگوں کی مسلسل تذلیل,
- 0 تقریباً دس لاکھ یا اس کے لگ بھگ افغان سوویٹ یونین کے ساتھ جنگ میں مارے گئے اوراس سے لاکھوں زیادہ امریکی بمباری سے ہلاک ہوئے:
- وس لا کھ عراتی 1991 کی خلیج میں اور اُس کے بعد کی مغرب کی طرف سے اُکسائی گئی
   یابندیوں سے ہلاک ہوگئے۔
  - o ایک لاکھ واقیوں سے زیاد 2003 کے واقع حملے کے وقت سے لے کر مارے گئے اور
- بلقانی، چیچن اور شمیر کے جھگڑ ول میں ، ساتھ ہی ساتھ الجیریا میں جمہوریت کا تختہ اُلٹنے
   کے بعدایک اسلامی فتح کی توقع میں ، ہزاروں مارے گئے۔

مسلمانوں کے مصائب کی سطے جے بعض لوگ 'قتلِ عام' بھی کہتے ہیں (علی 2005) اُن لوگوگوں کو، جوان مصائب کاروں کے خلاف جہاد کی جمایت کرتے ہیں، ایک اخلاقی مرتبہ اور قابلِ جواز راستبازی مہیا کرتے ہیں یہ پیشرفت سیکولر اور جدت پہندمسلمان لیڈروں اور اُن کے اصلاح کے ایجنڈ کے کوئری طرح متاثر کر سکتے ہیں، جس کے شدیدنوعیت کے دیریا اثر اُت ہوں گے۔

باب5

# سیاسی نظام اور مذہبی ادارے

غارف

کس قتم کے سیاسی نظام اسلام کے ساتھ لگا گھاتے ہیں؟ کیا اسلام اور جمہوریت ایک دوسرے سے ہم آ ہنگ ہیں؟ عمومی طور پرمسلم معاشروں میں سیاست اور مذہب کے مابین تعلق علمائے اسلام کے ہاں گہرے مباحثہ کا مرکزی موضوع بن چکا ہے۔ بہت سے مغربی اور اسلامی علما کا عام طور پر بیان شدہ نقطہ نظریہ ہے کہ اسلام صرف ایک مذہب نہیں ہے بلکہ ایک ساجی نظام کا خاکہ ہے لہٰذا بی قانون اور ریاست سمیت زندگی کے تمام دوائر کا اعاطہ کرتا ہے۔ (مودودی کا خاکہ ہے لہٰذا بی قانون اور ریاست سمیت زندگی کے تمام دوائر کا اعاطہ کرتا ہے۔ (مودودی ماون کی بیٹلٹن 1998، بیٹلٹن 1998، سیر 1978، گیلز 1981) مزید استدلال بید کیا گیا ہے کہ بیخصوصیت اسلامی معاشروں کو مغربی معاشروں سے علیحدہ کرتی ہے جوریاست اور مذہبی اداروں کی علیحدگی پربٹن ہیں۔

حقیقت بینظاہر کرتی ہے کہ مسلمانوں نے حکومتوں کے ایک وسیع دائرے کا تجربہ کیا ہے، جو خلافت، بادشاہت، فوجی آمریت، کمیوزم، قوجی سوشلزم، نم بہی حکومت، نم بہی فاشزم اور جہوریت کو محیط ہے۔ بیاس بات کی طرف اشارہ ہے کہ دوسری فرجی روایات کی طرح خاص طور پر عیسائیت کی طرح اسلام ایسے فکری اور فرجی ذرائع رکھتا ہے جو سیاسی نظاموں کے ایک وسیع رائزے کیلئے جواز مہیا کر سکتے ہیں۔ سعودی عرب کے شاہ فہد کے مطابق مغرب میں جاری وساری جمہوری نظام شرق اوسط کیلئے موزول نہیں ہے، کیونکہ استخابی نظام کی اسلام میں کوئی جگہ فہری ہے۔ اسلام عیس کوئی جگہ خور پر ذمہ وار مخمرات کو عوام کے سامنے کلی طور پر ذمہ وار مخمرات ہے۔ اس کے نظریات کی جمایت مودودی جیسے اسلام پندوں کی طرف سے وسیع پیانے پر کی جاتی ہے اور اُن کی بازگشت ایسے بنیاد پرستوں کے ہاں سنائی دیتی ہے جو ایک آمرانہ اسلامی حکومت نا فذکر نے کے خواہاں ہیں۔ (ایس پوزیٹو 200 کیاں سائی دیتی ہے جو انگیت آمرانہ اسلامی حکومت نا فذکر نے کے خواہاں ہیں۔ (ایس پوزیٹو 200 کیاں اسلامی عالم انگلٹ آمرانہ اسلامی حکومت نا فذکر نے کے خواہاں ہیں۔ (ایس پوزیٹو 200 کیاں نظام ہے کیونکہ یہ بیک انگفتال یہ دعوی کرتے ہیں کہ: ...... جمہوریت اسلام کیلئے ایک موزوں نظام ہے کیونکہ یہ بیک

وقت انسان کی خاص قدرو قیمت. خلافت کے مرتبے..... کا اظہار کرتی ہے، اور ساتھ ہی ساتھ، آخری اختیار علما کی بجائے عوام کے ہاتھوں میں دے کر، ریاست کو الوہیت کے کسی بھی بہانے سے محروم کردیتی ہے۔ (ابوالفضل 2004، صفحہ 36)

دوسرے مسلم قائدین مختلف اصلاحی موقف اختیار کرتے ہیں۔ایران کے صدر محمد خاتی نے یہ بچویز پیش کی ہے کہ موجود جمہوری نظام ایک راستہ اختیار نہیں کرتے ۔ عین اُسی طرح جس طرح جمہوریت ایک آزادی پیندانہ اور سوشلسٹ سسٹم کی طرف لے جاسمتی ہے، یہ فدہبی اصولوں کی حکومت میں شمولیت کی گنجائش بھی پیدا کرسمتی ہے۔وہ یقیناً ایرانی نمونے کا حوالہ دے رہے تھے۔(ایس پوزیٹو 2004) انڈونیشیا کے سابق صدر عبدالرحمٰن واحد نے یہ تجویز پیش کی ہے کہ مسلمانوں کے پاس دواختیارات ہیں: یا تو ایک روایت، جامد، قانونی۔ رسمیاتی، اسلام کی پیروی کریں یا ایک زیادہ متحرک، عالمی، ہمہ گیراور کثیر ثقافتی اسلام کو اپنا کیں۔وہ اسلامی ریاست کے تصور کورڈ کرتے ہیں، جے وہ شرق اوسط کی روایت بچھتے ہیں۔انڈونیشیا کیلئے وہ ایک معتدل، کثیر ثقافتی اور روادار اسلام کی جمایت کرتے ہیں جو مسلمانوں اور غیر مسلموں کے ساتھ برابر کا کشیر ثقافتی اور روادار اسلام کی جمایت کرتے ہیں جو مسلمانوں اور غیر مسلموں کے ساتھ برابر کا کھاجائے۔(واحد 1988)

اسلامی سیاسی اورفکری رہنماؤں کے بیخیالات مزیداس بات کی وضاحت کرتے ہیں کہ ہوسکتا ہے کہ اسلامی وُنیا ایک مثالی کام کرنے والی جمہوریت پیش نہ کرے، لیکن بیتو مثالی کام کرنے والی جمہوریت پیش نہ کرے، لیکن بیتو مثالی کام کرنے والی جمہوریت پیش نہ کرے دیالات کرنے والی اسلامی ریاست بھی پیش نہیں کرتی۔ جہاں چار نمایاں مسلم رہنماؤں کے خیالات ایک دوسرے سے مختلف ہیں، وہیں پر بیلازی طور پر مسلم وُنیا کی سیاسی حقیقت کی عکاسی کرتے ہیں، جہاں ہم مختلف قتم کے کام کرنے والے سیاسی نظام پاسکتے ہیں، کیا بیا ختلافات وسیع طور پر مختلف سیاسی رویوں کی طرف اشارہ کرتے ہیں؟ سب سے زیادہ جامع اور جدید تج بی شہادت دوسری تصویر پیش کرتی ہے۔ سیاسی اقدار اور رجانات کا تقابل مسلم اور مغربی مما لک کے در میان قابلی ذکر مما فلت وں کا اظہار کرتا ہے۔ مثال کے طور پر جمہوری کارکردگی 'جمہوری نصب العینول' کے اشارہ نماؤں کیلئے پندیدگی کی شرح ، مسلم اور مغربی مما لک کیلئے مماثل ہیں۔ تاہم وہ ساجی اقدار میں واضح طور پر مختلف ہیں (صنفی برابری، ہم جنس پرسی، کیلئے مماثل ہیں۔ تاہم وہ ساجی اقدار میں واضح طور پر مختلف ہیں (صنفی برابری، ہم جنس پرسی، ایک اصفح طور پر بران فرق مغربی مما لک میں، ذہبی اسقاطے مماثل اور طلاق کی پندیدگی میں) ایک اور اہم طور پر بڑا فرق مغربی ممالک میں، ذہبی

مسلم وتهن

رہنماؤں کی زیادہ ناپندیدگی کی شرح میں ہے جومغربی ممالک میں (62%) بمقابلہ مسلم ممالک میں (62%) بمقابلہ مسلم ممالک میں 39% ہے۔

(اشارہ نماؤں کی تعریف اور مزید تفصیلات کیلئے دیکھئے نورس اور انگل ہار شے 2002)
جہاں سیاسی اور ساجی اقدار کا مسلم اور مغربی ممالک میں تقابل، تہذیبوں کے تصادم پر موجودہ مباحثوں پراہم روشی ڈال سکتا ہے، وہیں پریداس بارے میں کوئی زیادہ رہنمائی نہیں دیتا کہ مختلف اواروں کے بارے میں سرویے، خاص طور پر اسلامی اواروں کے بارے میں کس طرح مختلف مسلم ممالک میں ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ مدمیری تحقیق کے مرکزی نکات میں سے ایک نکتہ تھا۔ میری دلچیسی خاص طور پر بنیادی اسلامی اواروں کے بارے میں اختلافات اور ان اختلافات کو پیدا کرنے والے عمرانیاتی عوامل کا کھوج لگانے میں تھی۔ اب میں اس تجزیے کی اختلافات کو پیدا کرنے والے عمرانیاتی عوامل کا کھوج لگانے میں تھی ۔ اب میں اس تجزیے کی طرف رُخ کرتا ہوں۔ جیسا کہ پہلے ذکر کیا گیا ، مسلم معاشروں میں سیاست اور ندہب کے درمیان فرق، علمائے اسلام کے درمیان گرے مباحث کا مرکزی نکتہ ہے، بہت سے مسلم اور مغربی علماء کاعام طور پر بیان کر دہ نقطی نظریہ ہے کہ اسلام محض ایک ند ہے، بہت سے مسلم اور نظام کا خاکہ ہے اور البذا زندگی کے تمام اہم دوائر کا اعاطر کرتا ہے بشمول قانون اور ریاست کے اور نظام کا خاکہ ہے اور البذا زندگی کے تمام اہم دوائر کا اعاطر کرتا ہے بشمول قانون اور ریاست کے اور اس کی بہی خصوصیت ہے جواسلامی معاشروں کومغربی معاشروں سے الگ کرتی ہے۔

مسلم معاشروں کے متعدد علما بشمول لیپی ڈس (1996) اور کیڈی (1994) نے مسلم معاشروں کی اس خصوصیت سے اختلاف کیا ہے اور بید واضح کیا ہے کہ، مغربی معاشروں میں فدجب کے ریاسی کنٹرول کی چند مثالوں کے باوجود، بید اختلافات عام طور پر مغربی اور مسلم معاشروں میں ترقی کے ختلف قوسی خطوط کی توجید پیش کرتے ہیں۔ مغربی معاشروں کے ہاں ریاست اور کلیسا میں علیحدگی اور شہری اور ذہبی قانون میں علیحدگی کے ساتھ اُن کے بارے میں، یہ کہا جاسکتا ہے کہ اُنہوں نے سیگولر ثقافت اور شہری معاشر کے کیلئے خود مختار دائر کے کو پروان چڑھایا ہے، جول کر جدیدیت کی بنیاویں بناتے ہیں۔ مسلم معاشروں میں سیکولر اور قد ہب کے در میان فرق کی غیر موجودگی نے ایس ترقی کے راستے میں رُکاوٹ پیدا کی ہے (ویبر 1978) کرون 1988، کیور 1993، کیور

اسلامی تاریخ میں ریاست اور مذہب کے درمیان علیحدگی سے متعلق شہادت کا جائزہ لیت ہوئے۔ لپیڈس (1996) نے یہ نتیجہ اخذ کیا کہ مسلم وُنیا کی تاریخ دو بنیادی اداراتی اشکال کا مسلم ذبهن ملاء

انکشاف کرتی ہے، غیرعلیحدہ شدہ ریاست و ندہب کی شکل شرقِ اوسط کے معاشروں کی ایک تھوڑی ی تعداد کی خصوصیت تھی۔ زرعی، شہری تھوڑی ی تعداد کی خصوصیت تھی۔ زرعی، شہری اسلامی معاشروں کا تاریخی اصول ایک اداراتی شکل کا تھا جو ریاست اور ندہبی دائرے کے درمیان تقسیم کو تسلیم کرتا تھا۔

ایک عام بیان اور (بعض کے مطابق مسلمانوں کا نصب العین) ہونے کے باوجود کہ ریاست اور مذہب کے ادارے ایک ہیں اور یہ کہ اسلام زندگی کا مکمل طریقہ ہے، جوسیاسی اور ساتھ ہی ساتھ ہی ساتھ ساتھ افرانی معاملات کی تعریف بھی کرتا ہے، بہت سے مسلمان معاشروں نے اس نصب العین کے ساتھ مطابقت اختیار نہیں کی، بلکہ اُن کی تغییر ریاست اور مذہب کے الگ الگ اداروں کے اردگر دہوتی ہے۔

(کیپیڈس 1995:24) - کیڈر 1994: 436) نے اسلام میں ریاست اور مذہب کی مفروض قریبی مشاہرت کو لطور ''اسلام کی زیادہ تر تاریخ کی حقیقت سے زیادہ ایک مقدس اسطورہ'' کے بیان کیا ہے۔اسلامی تاریخ کے بارے میں اسی طرح کے خیالات دوسروں کی طرف سے بھی پیش کئے گئے ہیں۔(زبید 1989ء)۔

## ریاست اور مذہب کے درمیان تعلق:

تاریخی علیت کا وزن اس بات کی طرف اشاره کرتا ہے کہ اسلامی معاشروں کی اشکال کو دوقسموں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:۔

(الف) مفروق ساجی تشکیلات (یعنی ایسے معاشر ہے جن میں مذہب اور ریاست یجا بیں)اگر چہاسلامی معاشروں کی اکثریت مفروق ساجی تشکیلات رہی ہیں کین ایک جھوٹی لیکن اہم تعدادایسے معاشروں کی ہے جوغیر مفروق تشکیلات، کے ضمن میں رکھے جاسکتے ہیں۔ غیر مفروق ساجی تشکیلات کیلئے ہم عصر بحثوں میں عام طور پر استعال کیا جانے والا نام 'اسلامی ریاست' ہے۔

تاریخی شہادت سے قطع نظر، ریاست اور مذہب کے درمیان تعلقات ہم عصر مسلم ، ممالک میں ایک اہم مسئلہ ہیں۔ بہت سے مسلمان ممالک اس صدی میں سامراجیت کے خاتمے کے عمل کا متیجہ ہیں جہاں قوم پرستانہ تحاریک کی قیادت نسبتاً سیکولر رہنماؤں نے کی۔ان نئی ریاستوں نے اپنے تشخصات کی تعریف قوم پرستانہ اصطلاحات میں کی ہے۔ اور بہت سی صورتوں میں سیکولر سلم ذبهن

قانونی، تعلیمی اورسیاسی اداروں کوسامراجی دورسے ورثے میں حاصل کیا ہے۔ تاہم بہت سے مسلمان ملکوں میں اسلامی احیا کی تحریکییں اُ بھری ہیں۔ اور وہ عمومی طور پر ند ببیت کے رُجھان کی مسلمان ملکوں میں اسلامی احیا کی تحریک ہیں اُبھری ہیں۔ اور وہ عمومی طور پر ند ببیت کے طرف رجعت کا تقاضا کرتے ہوئے جو اسلام کی نمائندگی اوراس کی تشکیل کرے اور اسلامی طرزِ زندگی کولا گوکرے۔

(ليدرُ سر 1996، بينين اور شارك 1997، ايس پوزيرُ و1992، مار بي ايندُ اييل با كي 1993) جہاں پر ماضی میں صرف معودی عرب اینے آپ کو ایک اسلامی ریاست کے طور پر پیش كرتا تها،اب ابران، يا كستان،افغانستان اورسودُ ان جيسے مما لك بھى اسلامى رياستيں بن گئے ہيں یابنے کی خواہش رکھتے ہیں، اور اگرچہ بیتمام اپنے آپ کواسلامی ریاستوں کے طور پربیان کرتے ہیں اور اسلامی ریاستوں کے طور پر کام بھی کرتے ہیں، کیکن پیسب ایک دوسرے سے بہت سے اہم طریقوں سے مختلف ہیں۔ الجزائر اس وقت ایک اسلامی ریاست کے قیام کیلئے ایک خونی جدوجہد کا سامنا کررہا ہے۔۔اس طرح کے رُجحانات نا یُجیریا کے غالب طور پرمسلمان علاقوں میں واقع ہوتے ہوئے محسوس ہوتے ہیں۔ ترکی میں اسلامی جماعتوں کے بطور غالب سیاسی ادا کاروں کے اُنجرنے ہے، جبیبا کہ اس وقت برسرِ افتدارجسٹس اینڈ ڈویلیمنٹ یارٹی اس پر دلالت كرتى ہے، مصطفیٰ كمال كى سيكولررياست كى طاقت ايك خاموش چيلنج سے دوجار ہوگئ ہے۔ ندجب اور سیاست کے درمیان تعلق مسلم معاشروں کی اندرونی حرکیات سے متاثر ہوا ہے۔ان حرکیات کی بنیادیں اسلام کی دوروایات یعنی علی کے اعلی اسلام اورعوام کے لوک یا مقبول عام، اسلام کے درمیان تعلق میں ہیں۔اسلام کی بیروایتیں یاطرز، اصلاحِ ذات یاصفائی کیلئے ایک میکانیه مہیا کرتی میں جومسلم ممالک میں وقتاً فو قتاً فد جب اور سیاست کے درمیان، تمیز، اور عدم تمیز، میں اپنا اظہار کرتا ہے۔ ان دونوں روایات کے درمیان تعلق کی حرکیات مسلم معاشرول کی ایک روایت سے دوسری میں حرکت کرنے کے امکان کو پیش کرتی ہیں۔ ( کیلز1981 1992 ، رحمان 1982 ، بے 1994 ، مسن 1997 2002)

اداراتی اشکال اور مذہبی اداروں پراعتماد:

اگر چدریاست اور فدجی اداروں کے درمیان تعلق اسلامی دُنیا کا ایک اہم معاملہ ہے، کین مختلف اداراتی اشکال کے بارے میں مسلمانوں کے رویوں کا کوئی تجربی مطالعہ نہیں ہے۔ یہاں

مسکہ یہ ہے کہ آیا فرہبی اداروں کوعوامی ذہن میں الیی مفروق مسلم سابق شکیلات میں کم یا زیادہ اعتاد حاصل ہے، جن میں فد جب اور ریاست الگ الگ ہیں۔ بہ نسبت اُن غیر مفروق مسلم سابق تشکیلات کے جن میں فد جب اور ریاست قریبی طور پر یکجا ہیں۔ ریاست اور شہری معاشرے میں عوام کا اعتاد، ریاست اور اس کی ایجنسیوں کی سیاسی جواز کی ایک اہم علامت ہے۔ میرے کثیر مکی مطالع کے ایک حصے کے طور پر حاصل شدہ تج بی شہادت سے نتیجہ اخذ کرتے ہوئے، اب ہم مختلف مسلمان مما لک میں ریاست اور شہری معاشرے میں اعتاد کی سطح کے بارے میں اعداد وشار کا تقابل کرنے اس مسکلے کا جائزہ لینے کی پوزیشن میں ہیں، اور ساتھ ہی ساتھ مفروق اور غیر مفروق مسلم ساجی شکیلات میں اعتاد کی سطح کا تقابل کرنے کے بھی۔

تمام سات کے سات مما لک میں جواب دہندوں سے یہ پوچھا گیا تھا کہ اُنہیں ریاست اور شہری معاشرے کے بنیادی اداروں پر کتنا اعتاد ہے۔ وہ مخصوص سوال جس کے ذریعے یہ معلومات اخذکی گئیں یہ تھا: ''میں کچھ نظیموں کے نام لینے والا ہوں۔ ان میں ہرایک کے بارے میں کیا آپ مجھے بتاسکتے ہیں کہ آپ اُن پر سے بتانے اور ملک کیلئے بہترین کام کرنے کے سلسلے میں کتنا اعتاد کرتے ہیں؟ کیا یہ خاصا اعتاد ہے، بہت زیادہ اعتاد ہے، کوئی زیادہ نہیں ہے، بالکل منہیں ہے، بالکل خبیں ہے، یا آپ جانتے نہیں ہیں؟'' وہ قارئین جو ورلڈ ویلیوسروے سے آگاہ ہیں جانتے ہوں کے کہ یہ وہاں پیش کئے گئے سوال کی ایک ترمیم شدہ شکل ہے۔ وہ ادارے جن کے بارے میں جواب دہندوں کی آراما گی گئیں درج ذیل شے:

| امام مسجد | يو نيور سڻيال      | پریس         | بإرليمنث  | علماء          |
|-----------|--------------------|--------------|-----------|----------------|
| سول سروس  | پ <i>يرا</i> کيائي | سكول         | ٹیلیو بڑن | عدالتين        |
|           | مسلح افواج         | ساسي جماعتيں | دانشور    | برهٔ ی کمپنیاں |

ایران میں علما، پیروں اور مسلّح افواج کو بنیادی سروے میں سے خارج کردیا گیا تھا (N=469) کیکن اُنہیں ایک تحقیقاتی سروے میں شامل کرلیا گیا(N=66)

ادارول براعتاد:

جیسا کہ اس سے پہلے ذکر کیا گیا ریاست اور فرہبی اداروں اور قومتوں کے درمیان تعلقات اسلامی وُنیا کا ایک مرکزی معاملہ ہے۔

۲۔ علما اہلِ علم، فقہا اور اسلامی علوم میں تعلیم یافتہ اساتذہ کی طرف اشارہ کرتا ہے۔علما، امام مسجد اور پیرا کیائی کے اسلامی اداروں کی نوعیت اور وظائف کی عمومی بحث کیلئے د کیھئے کیڈی (1972)

س۔ امام مسجد مسلمانوں کی مساجد میں روزانہ کی فرض نمازوں کی قیادت کرنے والے ہوتے ہیں، دیکھئے کیڈی (1972)

۳۔ پیراورکیائی لوک یا مقبولِ عام اسلام کے قائد ہوتے ہیں۔اس ادارے کی طرف اشارہ کرنے یا اسے بیان کرنے کیلئے استعال کئے جانے والے نام مختلف ممالک میں مختلف ہوتے ہیں۔ دیکھئے کبائی کی 1962) ماہر 1967، کیلز 1968 ضوفائی (1980)۔

للبذابیہ بات قدرے حیران کن ہے، اس معاملے کی اہمیت کے پیش نظر، کہ اس موضوع کی کوئی منظم تجربی تحقیقات نہیں ہیں۔ اس سلسلے میں یہاں دی گئی معلومات ہمارے علم میں ایک اہم خلا کو پُرکرتی ہیں۔ عموی طور پر جائزہ لیا جانے والا موضوع غیر مفروق مسلم ساجی تشکیلات میں خلا کو پُرکرتی ہیں۔ اور مفروق مسلم ساجی تشکیلات میں خربی اداروں اور شہری معاشرے کے اداروں میں اعتماد کی سطح تھا۔

یہاں پیش کئے گئے اعداد و شار سے اعتماد کے سکوروں کا حساب لگانے میں، اعتماد کے مرکب اشارے تک پہنچنے کی خاطر ناصا اعتماد اور بہت زیادہ اعتماد کی دواقسام کو مخلوط کردیا گیا۔
جائزے کے اعداد و شار کے نتائج جدول 1 میں دیئے گئے ہیں۔ یہ ظاہر کرتے ہیں کہ پانچوں ممالک میں جواب دہندوں کے ہاں، ندہب اور ریاست کے بنیادی اداروں میں اُن کے اعتماد کے حوالے سے، وسیع اختلافات اور ساتھ ہی ساتھ مشابہتیں ہیں۔ قزاقستان ایک ایسے ملک کے طور پر نمایاں ہے جس میں قزاق مسلمانوں کا معاشرے کے بنیادی اداروں پر بہت ہی کم اعتماد ہوئی ہیں۔ موبئ ہیں۔ موبئ کے دوران قزاقستان میں واقع ہوئی سے اواخر میں تحقیقاتی کام کے دوران حاصل شدہ تاثر بیتھا کہ بہت ہوئی ہیں۔ 1990 کی دہائی کے اواخر میں تحقیقاتی کام کے دوران حاصل شدہ تاثر بیتھا کہ بہت سے لوگ اُن معاشی اور ساجی تبدیلیوں سے بسمت ہوگئے تھے جو سابقہ سوویٹ یونیوں کی شکست وریخت کے بعد واقع ہوئیں۔ ان تبدیلیوں نے قزاقستان کی مجموعی ملکی پیداوار کی گل قیمت کو کم کرے نقد کو کم کے دوران کا مرح متاثر کیا۔ (یواین ڈی پی

(1996

بہت سے قزاق متعقبل کے بارے میں فریب سے باہر آچکے تھے اور خدشات کا شکار سے ۔ اور اعدادو شاراس کی عکاس کرتے ہیں۔ اضافی منہوم میں انداز اُدس میں سے تین جواب دہندہ مسلح افواج پرلیں ، ٹیلیویژن ، یو نیورسٹیوں ، اور دانشوروں پراعتادر کھتے تھے، تاہم علما ، امام مسجد ، اور پیروں کے ذہبی اداروں کوریاست کے بنیادی اداروں سے زیادہ اعتاد حاصل تھا۔ یہ چیز خاصی حیران کن ہے اس بات کو میر نظر رکھتے ہوئے کہ زیادہ ترقزاق سودیت دور میں فدہب میں فعال طور پر ملوث نہیں تھے۔ قزاقستان پرایک خصوصی مثال کے طور پر غور کرنے کی ضرورت ہے۔ باتی کے چھممالک کا زیادہ اعتاد کے ساتھ موازنہ کیا جاسکتا ہے، جو کہ یہاں اختیار کی گئی حکمت عملی ہے۔

قزاقتان کے برعکس انڈونیشیا، مھر، ترکی، ایران اور پاکستان بڑے اور غالب طور پرمسلم ممالک ہیں جہاں پرکم از کم نصف صدی سے مقامی حکمران طبقوں کی حکومت ہے۔ ملائشیا آبادیاتی جم اور ساخت میں فزاقستان کے قریب ترہے لیکن ملائی فزاقوں کے برعکس اسلام کے ساتھ لگاؤ کہ اور ساخت میں فزاقستان کے قریب ترہے لیکن ملائی فزاقوں کے برعکس اسلام کے ساتھ لگاؤ کہ ایک بہت مشہور ہیں۔ بنیادی ریاستی اداروں لیعنی پارلیمنٹ، عدالتوں، سول سروس اور سیاسی جماعتوں کو درمیانہ سے لے کر پنجل سطح کی تک کا اعتاد عوامی ذبن میں حاصل ہے۔ ایران، پاکستان، قزاقستان اور ترکی میں سیاسی جماعتیں خاص طور پرعوام کے ہاں بہت کم احترام کی حامل ہیں۔ ریاستی اداروں پراعتاد، قزاقستان اور ایران میں پست ترین سطح پراور ملائشیا میں بلندترین سطح پر قواح میں مالک میں جواب دہندوں کی خاصی اکثریت کے اعتاد کی حامل ہیں سوائے ایران اور قزاقستان کے ملائشیا، پاکستان اور مصر مصلح افواج نسبتاً زیادہ اعتاد کی حامل ہیں اور عوامی ذبین میں معتمدترین ادارے ہیں۔ اور عوامی ذبین میں معتمدترین ادارے ہیں۔

جدول 5.1: منتخب مسلم مما لك ميس بنيا دى اداروں پراعتاد

ىلىم ۋېن 150

| ملائشيا | تز کی | ايران | قزاقستان | مصر | انڈونیشیا | پاکستان | اواره           |
|---------|-------|-------|----------|-----|-----------|---------|-----------------|
| 95      | 28    | 7☆    | 24       | 90  | 96        | 48      | عكما            |
| 94      | 26    | 36    | 22       | 83  | 94        | 44      | امام مسجد       |
| 91      | 18    | 8☆    | 21       | 52  | 91        | 21      | تذر             |
|         |       |       |          |     |           |         | / كيائئ/أستاذ   |
| 44      | 3     | 10    | 12       | 28  | 35        | 12      | سياس            |
|         |       |       |          |     |           |         | جماعتيں         |
| 69      | 11    | 32    | 19       | 34  | 53        | 22      | بإركيمنك        |
| 73      | 37    | 28    | 16       | 76  | 55        | 55      | عدالتين         |
| 61      | 22    | 23    | 11       | 44  | 58        | 26      | سول سروس        |
| 85      | 68    | 29    | 33       | 78  | 68        | 82      | مسلح افواج      |
| 68      | 4     | 24    | 33       | 54  | 84        | 38      | پریس            |
| 72      | 9     | 30    | 37       | 49  | 80        | 31      | <i>ش</i> ليويژن |
| 46      | 27    | 16    | 14       | 45  | 42        | 29      | بری             |
|         |       |       |          |     |           |         | کپنیاں          |
| 87      | 57    | 46    | 48       | 68  | 92        | 71      | سكول            |
| 83      | 58    | 44    | 33       | 70  | 88        | 60      | يو نيورسٽياں    |
| 91      | 67    | 59    | 37       | 81  | 92        | 66      | وانشور          |

🖈 یہ فیصد 66 جواب دہندوں کے ذیلی نمونے سے ہے۔

تا ہم ممالک کے درمیان سب سے زیادہ نمایاں فرق اسلامی اداروں پر اعتاد سے متعلق ، بیں انڈونیشیا، ملائشیا اور مصر میں علما اور امام مسجد شہری معاشرے کے معتمد ترین ادارے ہیں۔ پیروں اکیائیوں اُستاذوں کا ادارہ ملائشیا اور انڈونیشا میں انتہائی معتمد ہے اور مصر میں درمیانہ

طور پر، پاکستان، قزاقستان، ترکی اورایران میں فرہبی اداروں پراعتماد پست سطح پرتھا۔ ایران میں بنیادی جائزے نے صرف امام مسجد پراعتماد کی سطح کو واضح کیا اور یہ جائزہ شدہ مما لک میں سب سے کم تھا۔ ایران میں ایک جھوٹے ابتدائی جائزے (۱۹۵۵) میں علاء اور پیروں کے بارے میں بھی سوالات شامل شخے، اور نتائج نے ان اداروں پر اعتماد کی بہت کم سطح کو ظاہر کیا۔ ابتدائی جائزہ لیا۔ جائزہ لیا۔ جائزہ لیا۔ جائزہ لیا۔ عنادی طور پر تہران سے متوسط اور اعلیٰ متوسط طبقے کے جواب دہندوں کا جائزہ لیا۔ تاہم سیح تقابل کیلئے صرف امام مسجد سے تعلق اعداد وشار کو قابل تقابل سیحھنا چاہیے۔ تاہم سیح تقابل کیلئے صرف امام مسجد سے تعلق اعداد وشار کو قابل تقابل سیحھنا چاہیے۔ پیروں کیا گیا تیاں اور انڈونیشیا میں بہت زیادہ اعتماد کیا جاتا ہے۔ عمومی طور پر پاکستان، قزاقستان، ایران اور ترکی میں نصف سے کم جواب دہندوں نے فرہبی اداروں پراعتماد کا ظہار کیا۔ اس کے مقابلے میں باقی تین مما لک میں ایک بڑی اکثریت نے ان اداروں پراعتماد کا ظہار کیا۔

دوسرے تین ادارے جن پرانڈ ونیشیا، ملائشیا، مصر اور ترکی اور پاکستان میں جواب دہندوں کی غالب اکثریت کی طرف ہے اعتاد کیاجا تا ہے وہ دانشور، بو نیورسٹیاں اورسکول ہیں۔ ان تین اداروں پر اعتاد کی سطح خاص طور پر انڈ ونیشیا اور ملائشیا میں بلند ہے۔ ابلاغ عام کے ادارے عوامی اعتاد حاصل کرنے میں انڈ ونیشیا، ملائشیا میں بہت کامیاب ہیں، درمیانے انداز سے مصر، پاکستان اور قزاقستان میں کیکن مایوں گن حد تک ترکی میں۔ جدول 1 میں غالبًا انتہائی جران کن متجہ ایران اور پاکستان میں نیہی اداروں پر کم اعتاد ہے۔ مطالعے میں صرف یہی ممالک ہیں جو غیر مفروق معاشرے یعنی اسلامی ریاستیں ہیں۔ بینتائج خلاف وجدان سے۔ مفروق ممالک میں طرز ملائلا تھا۔ انڈ ونیشیا، ملائشیا اور مصر نے اعتاد کی بہت او نجی سطح ظاہر کی مفروق ممالک ترکی اور قزاقستان میں بیصورت نہیں تھی۔ پہلے بیان کی گئی وجوہ کی بنا پر فزاقستان کوایک حصوصی مثال سمجھا جاسکتا ہے۔ یہ چیز ترکی کوایک ایسا اور مفروق معاشرے کے فزاقستان کوایک حصوصی مثال سمجھا جاسکتا ہے۔ یہ چیز ترکی کوایک ایسا اور مفروق معاشرے کے بہت اور پرچھوڑ دیتی ہے۔ جس میں نہ بہی اداروں کو عوامی اعتاد اور اثر حاصل نہیں ہے۔ پچھلے انتخابات میں ترکی میں جسٹس اینڈ ڈ ویلمینے پارٹی کا حکومت جیت جاناواضح طور پر اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ انہیں ایسااعتاد اور اثر حاصل ہے۔ جدول 1 میں دی گئی شہادت اور ترکی میں حالیہ سیای پیشرفتیں بہت کے دور اس مختاط نیتیج کی طرف رہنمائی کرتی ہیں کہ مفروق مسلم ساجی تھکیات میں نہ بہی انہیں ایساد خود اس مختاط نیتیج کی طرف رہنمائی کرتی ہیں کہ مفروق مسلم ساجی تھکیات میں نہ بہی نہی نہ بہی

اداروں کواونچے درجے برعوا می اعتما داور اثر حاصل ہے۔

سینتانج دلچسپ ہیں کیونکہ سے پہلاموقع ہے کہ وُنیا کے مختلف علاقوں اور مختلف سابی تشکیلات میں سات مسلم معاشروں میں الیا تج بی مطالعہ رو بیٹل لایا گیا ہے۔ وجدانی طور پرآ دمی سید قتی رکھتا ہے کہ چونکہ ایران اور پاکتان ہی پانچ زیر مطالعہ ممالک میں صرف غیر مفروق اسلامی) ریاشیں ہیں، بہذا ان میں نہ ہی اواروں پر اعتماد کی سطح نسبتاً بلند ہوگی۔ نتائج اس کے بالکل برعکس ہیں۔ سیدچیز بھی قابل ذکر ہے کہ آ دمی بھی شہنیں سُنٹا کہ فدہبی اوار سے انٹہ و نیشیا، ملاکشیا اور مصر میں اتنی بلندتو قیرر کھتے ہیں۔ اضافی مفہوم میں، یہاں تک کہ قزاقہ تان میں فدہبی اواروں کے بارے میں ظاہر کیا جانے والا اعتماد بہ عالمیہ ریاستی اواروں کے جیران کُن تھا۔ او پر پیش کی گئ شہادت کی روشتی میں ہم سے کہ سکتے ہیں کہ ہم عصر انڈونیشی، ملاکشیائی اور مصری معاشروں میں شہادت کی روشتی میں ہم سی کہہ سکتے ہیں کہ ہم عصر انڈونیشی، ملاکشیائی اور مصری معاشروں میں ہم اوار نے کہ اور میں اوار دی کی ساتھ دیات سے درمیانے در ہے کا اعتماد حاصل ہے۔ ایران اور پاکستان میں ریاستی اور مذہبی اوار سے میں دیاست کے دوسرے اداروں کو مجامی کا طرز زیادہ سی بھی پایاجا تا ہے۔ ترکی کا طرز زیادہ سی بھی بایاجا تا ہے۔ ترکی کا طرز زیادہ بیجیدہ ہے۔ عدالتوں کے استثمانے ساتھ دیاست کے دوسرے اداروں کو کم عوامی تو قیر اسارہ کرتی ہے۔ مذہبی ترک بی بی بی ایاب میں جسٹس اینڈ ڈوبلمنٹ پارٹی کی کا میابی سے حاصل ہے۔ نہ بی اداروں کو میں اعتماد کی زیادہ استوار سطح رکھتے ہیں۔ اگر چہمطا سے میں رپورٹ کی سطح نسبتاً بست تھی لین بی بھیلے ترک، انتخابات میں جسٹس اینڈ ڈوبلمنٹ پارٹی کی کا میابی بی حاصل ہے۔ نہ بی اداروں کو میں اعتماد کا خاصا قابل ذکر درجہ رکھتا ہے۔

کیا بیا ختلافات ثاریات کی ہنرکاری ہے یا جائزے کا طریق کار؟ ذہبی اداروں پراعتاد کے درجے کی بالواسط تصدیق 1996 کے گیلپ پاکتان سروے کے اہم سابل پرنتائج سے مہیا ہوگئی۔821 شہری جواب دہندوں کے ایک سرسری طور پر منتخب نمونے کے لوگوں سے پوچھا گیا کہ وہ درج ذیل اداروں پر کتنااعتاد کرتے ہیں:

فوج، ندہبی علام تعتیں، عدالتیں، اخبارات، پارلیمنٹ، سیاستدان، سرکاری ملاز مین اور پولیس دنتائج بیہ سے: فوج 75 فیصد، ندہبی علاء 44 فیصد، ضعتیں %38 عدالتیں 48 فیصد، اخبارات 27، پارلیمنٹ %21 سیاستدان %19، سرکاری ملاز مین %17 اور پولیس %10 - (گیلپ پاکستان 1996) گیلپ سروے کے نتائج قابلِ ذکر طور پر موجودہ مطالع کے نتائج کے ساتھ ملتے جلتے جیں جہاں تک وہ پاکستان جیں۔ اور یہاں رپورٹ کئے گئے تنائج کی بیرونی تصدیق مہیا کرتے ہیں جہاں تک وہ پاکستان

مسلم ذہن

ہے متعلق ہیں۔

کیا ندہبی اداروں پراعتماداور سیاسی اداروں پراعتماد کے درمیان کوئی تعلق ہے؟

اس مطالع میں ہم ندہبی اداروں پراعتماد کی سطح اور ریاست کے بنیادی اداروں پراعتماد
کی سطح کے درمیان تعلق کا جائزہ لینے کے قابل بھی ہوئے۔ یہ مفروضہ بنایا گیا کہ: ندہبی اداروں پر اعتماد کی سطح کے درمیان تعلق ایک مفروق مسلم ساجی تشکیل کی نبیت غیرمفروق مسلم ساجی تشکیل میں زیادہ مضبوط ہوگا۔

اس مفروضے کی آز مائش کرنے کیلئے، چاروں ریائی اداروں بعنی یارلیمن، سیاسی پارٹیوں، سول سروس اور عدالتوں میں سے ہرایک پراعتاد کا اظہار کرنے والے جواب دہندوں کے اوسط فیصد کوایسے جواب دہندوں کیلئے جنہوں نے ، (بہت سے اعتاد ، بہت زیادہ اعتاز نہیں ، یا کوئی اعتماد نہیں) تین مذہبی اداروں لیعنی علماء امام مسجد اور پیروں / کیائیوں استاذ وں ایر بہت سے اعتماد، بہت زیادہ اعتماز ہیں، یا کوئی اعتماز ہیں کا اظہار کیا، علیحدہ شار کیا گیا۔ بہت سے اعتاد کیشق ،'اچھا خاصا اعتاد ، اور بہت ٹھیک ٹھاک اعتاد ، کے جوابات کوایینے اندر شامل کرتی ہے، جبکہ بہت زیادہ اعتاد نہیں، اور' کوئی اعتاد نہیں' کی شقیں اسکیلے ان جوبات کی نمائندگی کرتی ہیں۔ یہ فیصدان جواب دہندوں کے، جوبداظہار کرتے ہیں کہ ریاست کے اداروں پر انہیں 'خاصا' یا 'بہت ٹھیک ٹھاک' اعتاد تھا، تناسب کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ایران میں بنیادی جائزے میں علما اور پیروں پراعتماد کے سوالات شامل نہیں تھے، لہذا فرہبی اداروں پراعتماد کی سطح کاکلی دارومدار امام مسجد پر اعتماد سے متعلق اعداد وشار پر ہے۔ان تخمینوں کے بتائج نیچے جدول 2 میں دیئے گئے ہیں۔ بینتائج ظاہر کرتے ہیں کہ مذہبی اداروں پراعتاد میں اضافہ، تمام ممالک میں ریاست کے اداروں پر اعتاد میں اضافے سے منسلک ہے۔اس شہادت سے ظاہر ہونے والا ایک اور قابلِ ذکر رُجان بیہ ہے کہ اُن جواب دہندوں کا اوسط فیصد جو زہبی اداروں اور بنیادی ریاستی اداروں پراعتاد کرتے ہیں مصر، یا کستان،ایران اورانڈ ونیشیا کے مقابلے میں قزاقستان اور ترکی میں قابل ذکر حد تک کم ہے۔

> جدول5.2 ندہبی اداروں پراعتاد کے حوالے سے ریاست کے بنیادی اداروں پراعتاد کی سطح

سلم ذبين

| كوئى اعتماد نبيس | پچھاعتما د | بهت زياده اعتماد |           |
|------------------|------------|------------------|-----------|
| 27               | 46         | 54               | معر       |
| 56               | 25         | 61               | انڈونیشیا |
| 20               | 29         | 40               | پاکستان   |
| 7                | 19         | 33               | قزاقستان  |
| 9                | 14         | 47               | ايران     |
| 15               | 18         | 24               | ترکی      |
| 30               | 52         | 73               | ملائيشيا  |

ایرانی نمونے کیلئے '' نہ ہی ادارے'' صرف امام مسجد کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ اوپر پیش کی گئی شہادت کے جائزے کی بنیاد پراب ہم یہ نتیجہ اخذ کر سکتے ہیں کہ: (الف) جائزہ شدہ مما لک میں اعتباد کی سطح کے اختلافات زیادہ ممکنہ طور پرسیاسی اور ساجی حرکیات کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں، نہ کہ ثقافتی حرکیات یا طریق کار کے تعصّبات کی وجہ سے۔

(ب) معاشرے میں فرہبی اداروں پراعتادی کم سطح ، ریاستی اداروں پراعتادی سطح کومنفی طور پر متاثر کرتی ہے۔ مزید کوشش میمعلوم کرنے کیلئے کی گئی کہ ریاست کی اداراتی اشکال اور معاشرے میں فرہبی اداروں کے کردار کے بارے میں رویوں کے درمیان کیا تعلق ہے۔اسے حاصل کرنے کیلئے ترکی ، ایران اور ملائشیا میں تمام جواب دہندوں سے یہ پوچھا گیا: ''جد بید معاشرے میں فرہبی اداروں کو جو مناسب کرداراداکرنا چاہیے، اُس کے بارے میں آج کل بہت بحث ہے۔ براوم ہربانی اشارہ کیجئے کہ درج ذیل بیانات میں کونسا ایک بیان آپ کی رائے کو ظاہر کرنے سے قریب ترین ہے'۔

الف: مذہبی ہدایات کوصرف مذہبی معاملات پر توجه مرکوز کرنی جاہیے۔

ب: ندبهی اداروں کو، جب بھی ضروری ہو، سیاسی معاملات میں ملوّث ہونا چاہیے۔

5: فرجی اداروں کو حکومت میں ایک اہم کردار اداکرنا چاہیے: ممالک کا انتخاب اُن کے متقابل یا مختلف اداراتی اشکال کی بنیاد پر کیا گیا، ترکی کا انتخاب اس لئے کیا گیا کیونکہ بیسب سے دیادہ سیکولر ملک ہے جہاں ندہب اور ریاست کے درمیان سختی سے علیحدگی اس کے آئین میں

مسلم ذہن

شامل ہے۔

اریان کا انتخاب اس لئے کیا گیا کہ اس کے آئین کے تحت بدایک اسلامی ریاست ہے اور ریاست سے واضح طور پر بد تقاضا کیا گیا ہے کہ وہ ملک پر اسلامی قانون کے تحت حکومت کر ے۔ سیاست اور مذہب کے ملاپ کو بھی اس کے آئین میں شامل کیا گیا ہے۔ ملائشیا کی اداراتی تشکیل ترکی اور ایران سے مختلف ہے۔ یہ آئینی بادشاہت ہے اور اگر چہ مذہب اور ریاست نظریاتی طور پر علیحدہ ہیں لیکن اسلام ریاست کا سرکاری مذہب ہے۔ سیاسی اور عوامی معاملات میں اسلام کا کردار بتدریج بڑھتا رہا ہے۔ ملائشیا کی کچھ ریاستوں (صوبوں) میں اسلامی جماعت بی اے ایس۔ پارٹی سے اسلام ملائشیا کو قابلِ لحاظ سیاسی اثر حاصل ہے اور یہ ریاست کیلدنگن میں حکم ان جماعت ہے۔ ریاست ٹریگانو میں بھی یہ حکومت کرنے والی جماعت تھی یہاں تک کہ دوسال پہلے اس نے اقتد ارکھودیا۔

جدول 3 میں پیش کی گئی شہادت، ترک، ایرانی اور ملائشیائی جواب دہندوں کے رو یوں
میں نمایاں فرق کا اظہار کرتی ہے۔ بختی سے سیکولر ترکی میں 47 فیصد جواب دہندوں نے کہا کہ
فہبی اداروں کے حکومت میں اہم کر دار اداکر نے کے حق میں تھے اور دوسرے 14 فیصد نے
ضرورت کے تحت فہبی اداروں کی مداخلت کی جمایت کی۔ اسلامی جمہوریہ ایران کے جواب
دہندگان فہبی اداروں کے کردار کو مختلف انداز سے بیان کرتے ہیں۔ ترکی مسلمانوں کے
برخلاف صرف 5 فیصد ایرانی فہبی اداروں کے کردار کو محق فہبی معاملات تک محدود کرنے حق
میں تھے۔ تینتالیس فیصد فہب کے معاشرے میں ایک اہم کردار اداکر نے کے حق میں تھے اور
میں میں تھے۔ تینتالیس فیصد فہب کے معاشرے میں ایک اہم کردار اداکر نے کے حق میں تھے اور
موز ت کے تحت فہبی اداروں کی سیاست میں مداخلت کے حق میں تھے۔ حال ہی میں
اختیام پذیر ہونے والے ایرانی صدارتی انتخابات کا نتیجہ اس شہادت کے ساتھ ہم آہنگ ہے۔

جدول5.3:سوال'' نم<sup>ی</sup> ببی اداروں کا کیا کردار ہے؟ کے ساتھ ملک جنس عمر کے گروپ اور تعلیمی سطح کے لحاظ سے اتفاق رائے کا فیصلہ سلم وُبَّن 156

|    | تزکی |    |    | ملائنشيا |    |    | اریان |   |                          |
|----|------|----|----|----------|----|----|-------|---|--------------------------|
| ટ  | ب    | ſ  | ى  | ب        | 1  | ى  | ب     | 1 |                          |
| 11 | 14   | 74 | 66 | 18       | 14 | 43 | 52    | 5 | تمام جواب د ہندگان       |
| 14 | 16   | 70 | 68 | 18       | 14 | 48 | 46    | 6 | مرد                      |
| 8  | 13   | 80 | 67 | 19       | 14 | 37 | 59    | 5 | خواتين                   |
| 12 | 15   | 74 | 69 | 20       | 11 | 41 | 53    | 6 | 25سال سے کم              |
| 7  | 15   | 78 | 67 | 20       | 13 | 43 | 52    | 6 | 40-26                    |
| 15 | 15   | 69 | 66 | 17       | 18 | 52 | 46    | 2 | 55-41                    |
| 21 | 5    | 74 | 59 | 18       | 24 | 33 | 58    | 8 | 56سے اوپر                |
| 16 | 14   | 70 | 65 | 17       | 18 | 36 | 58    | 7 | ہائی سکول سے کم          |
| 11 | 16   | 73 | 70 | 18       | 12 | 46 | 48    | 6 | ہائی سکول                |
| 3  | 13   | 83 | 68 | 21       | 12 | 38 | 57    | 5 | يونيورش يابيشهورانه فليم |

الف: نهجی ادارول کو صرف فه جهی معاملات پر توجه مرکوز کرنی چاہیے۔

ب: ندجی ادارول کوضرورت کے تحت سیاسی معاملات میں ملوث ہونا چاہیے۔

ج: ندجی ادارول کو حکومت میں ایک اہم کر دارا داکر ناچاہیے۔

ملائشیا سے ملنے والے نتائج ترکی اور ایران سے مختلف تھے۔ یہ ترکی طرز کے تقریباً براہِ
راست اُلٹ تھے۔ ملائشیا ئیوں میں سے دو تہائی مذہب بعنی اسلام کے حکومت میں اہم کردار
اداکر نے کے تق تھے اور ایک تہائی، لگ بھگ مساوی طور پر، مذہبی اداروں کے دوسرے دو بیان
شدہ کرداروں کے مابین تقسیم شدہ تھے۔ یہ نتائج واضح طور پر بی ظاہر کرتے ہیں کہ مختلف اداراتی
تشکیلات کاعوامی رویوں پر اثر ہوتا ہے۔ دُنیا کے بیشتر مسلم ممالک اپنی اداراتی تشکیلات میں عالبًا
ملائشیائی ریاست کے قریب تر ہیں۔ اور اگر ملائشیائی رویے عوامی رویوں کا ایک اشارہ نما ہیں تو
ہمیں حکومتی معاملات میں مذہب کے زیادہ مداخلتی کردار کیلئے زیادہ طاقتور حمایت کی توقع رکھنی
جا ہیے۔ اس ریاست کو جو اسلام کے کردار کو صرف مذہبی معاملات تک محدود کرنے کی خواہ شمند
جا ہیے۔ اس ریاست کو جو اسلام کے کردار کو صرف مذہبی معاملات تک محدود کرنے کی خواہ شمند

مسلم ذ<sup>ب</sup>هن 57

الی ضانت دی جائے کہ مذہب کے کر دار کے بارے میں آئینی شرا لَطَ کونتی سے لا گوکیا جائے گا۔ جنس،عمراورتعلیمی معیار کے لحاظ سے جائزے کے اعدادوشار کا تجزیہ کچھ دلچیپ نمونوں کا انکشاف کرتا ہے۔ابران اورتر کی میں عورتوں کے مقابلے میں مرداس بات کی طرف زیادہ ماکل تھے کہ مذہبی اداروں کوحکومت میں ایک اہم کر دارادا کرنا جاہیے۔ ترکی میں خواتین مذہب کے کردار کے زہبی معاملات تک محدود ہونے کے زیادہ حق میں تھیں۔ ملائشیا میں اس رویے میں ا پسے کوئی فرق نہ تھے۔ دلچیپ امریہ ہے کہ ملائشا اورایران میں نوجوان جواب دہندگان مذہب کے حکومت میں فعال کردار کی طرف زیادہ رُججان رکھتے تھے۔ جبکہ تر کی میں عمر رسدہ جواب د ہندگان نے اسی نقط ُ نظر کاا ظہار کیا۔ترکی میں زیادہ تعلیم یافتہ لوگ مذہب کی حکومت میں فعال مداخلت کی ممکنه طور برکم حمایت میں تھے۔ ملائشیا میں تعلیم کا رویوں پر اثر معدوم تھا اور تمام تعلیمی سطوح کے جواب دہندگان کی اکثریت مذہب کے حکومت میں ایک اہم کر دارا داکرنے کے حق میں تھے۔تعلیمی سطوح نے ایرانی جواب دہندگان کے رویوں کے طرز کونماہاں طور پرمتاثر نہیں کیا، اگر چه زیاده تعلیم یافته اورسب سے کم تعلیم یافته جواب دہندگان ضرورت کے تحت مذہب کے ساسی معاملات میں مداخلت کرنے کے حق میں زیادہ محسوس ہوتے تھے۔اور ہائی سکول کی تعلیم اور کچھ کالج کی تعلیم کے حامل افراد بھی حکومت میں مذہب کے فعال کر دار کے حامی تھے۔ اگرچہنس،عمراورتعلیم نے رویوں میں پچےفرق پیدا کئے لیکن پیابت قابلِ غورہے کہ مجموعی رویوں كاطرز قابل لحاظ حدتك تبديل نهيس ہوا۔

#### بحث:

ان نتائج کی ممکنة تشریح کیا ہوسکتی ہے اور اُن کے عمرانیاتی مفاہیم کیا ہیں؟ ایک تشریکی قیاس درج ذیل طریقے سے بنایا جاسکتا ہے۔ اس بات کو مدِ نظر رکھتے ہوئے کہ زیر مطالعہ تمام معاشروں میں بنیادی ریاستی اداروں میں اعتماد کی سطح نسبتاً پست ہے، ہم یہ قیاس کر سکتے ہیں کہ ساجی اور سیاسی حالات سے ایک ایسا جدلیاتی عمل تخلیق کیا جاتا ہے، جس کے اندر بنیادی ریاستی اداروں کو تو قیر کی محض نجلی سطوح حاصل ہوتی ہیں، اور نتیجۂ اپنے شہریوں میں پست سیاسی جواز حاصل ہوتی ہیں، اور نتیجۂ اپنے شہریوں میں پست سیاسی جواز حاصل ہوتی

ریاست کا بنیادی کام معاشرے کے معاملات کوایک صاف تھرے اور غیر متعصب انداز سے سنجالنا اور حکومت کرنا ہوتا ہے۔ جب ریاست یا اس کے بنیادی ادارے عوامی ذہن میں

سلم ذبهن

ساجی اسیای جواز کھو بیٹھیں توریاست کواطاعت حاصل کرنے کیلئے جبر کے مختلف در ہے استعال کرنا پڑتے ہیں۔اس کی شہری ناگز برطور پر مزاحت کرتے ہیں جو جوابی طور پر ریاست کی طرف سے زیادہ آمرانہ روعمل کو اُکسا تا ہے۔ یہ چیز مزید مزاحمت پیدا کرتی ہے اوراس طرح آمرانہ روِ عمل اور مزاحمت کا ایک چکر چل پڑتا ہے۔ ریاست آخر کا را یک آمر جائز اور نا جائز ریاست کے طور پر دیکھی جانے گئی ہے اور یہ چیز ریاست کے خلاف سیای تحرک کی طرف لے جاتی ہے۔ شہری معاشرے کے وہ ادارے جواس مزاحمت کے محرک کے طور پر کام کرتے ہیں عوام کا اعتاد حاصل کر لیتے ہیں۔

انڈونیٹیا اور مصرمیں یہی پیانہ، نہ ہی اور ساتھ ہی ساتھ شہری معاشرے کے دوسرے اداروں جبیبا که سکول، یو نیورسٹیوں، اورعوامی دانشوروں .... براعتاد کی سطح کی وضاحت کرسکتا ہے۔ کیونکہ یہ دونوں معاشرے اُس کی مثالیں ہیں جنہیں ہم نے مفروق مسلم ساجی تشکیلات کہاہے، لہذا ذہبی ادارے ریاست کے خلاف مزاحت کو تتحرک کرنے میں ایک مرکزی کردار اداکرتے ہیں اور اس طرح عوام کے ذہن میں اپنی تو قیر میں اضافہ کر سکتے ہیں۔ یو نیورسٹیوں، سکولوں اورعوامی دانشوروں کوبھی اسی سبب کی بنیاد پر بہت زیاد ، تعظیم دی جاتی ہے۔ تاہم یا کستان اورایران میں صورتِ حال مختلف ہے۔ پاکتان اورایران جیسا کہ ہم نے استدلال کیا ہے، غیر مفروق ساجی تشکیلات ہیں جن میں مذہبی ادارے ریائی ڈھانچے کے ساتھ کیجان ہیں۔ لہذا ریاستی اداروں میں اعتماد کی کمی فرہبی اداروں پراعتماد کو بھی کمزور کردیتی ہے، جنہیں ریاست کا ایک حصة مجها جاتا ہے۔ سکولوں، دانشوروں اور یو نیورسٹیوں پر غالبًا اُس وجہ سے اعتاد کیا جاتا ہے کہ ان کا ایک ایس ریاست کے خلاف مزاحمت کے محرکین کا کردار ہے جسے کمزور بے اثر اور آمرانہ سمجھا جا تا ہے۔ایران اور پاکتان میں مذہبی اداروں پراعتاد کی پست سطح ریاستی ادارول پراعتاد کو مزیدکم کردیتی ہے۔قزاقستان کی مثال میں،سابقہ سوویٹ یونین کی شکست وریخت، بےمثال سیاسی، ساجی اورمعاثی عدم تحفظ پر منتج ہوئی ہے، اور تمام اداروں پراعتاد کی پیت سطح غالبًا اسی عدم تخفظ کی نشاندہی کرتی ہے،لیکن پھرانڈ ونیشیا،مصر، ایران اور پاکستان پر لاگو کئے جانے والے پیانے کی منطق کا اطلاق قزاقستان پر بھی ہوسکتا ہے۔

سلح افواج پراعتاد کی بلند شطح مجوزہ پیانے کی تہد میں مضمر حرکیات کا کام ہوسکتا ہے۔ ریاست کی جواز کی کمی لوگوں کے اندراحساس عدم تحفظ پیدا کرسکتی ہے یامضمراحساس عدم تحفظ کو قسلم ذهن 59

اور شدید بناسکتی ہے۔ یہ ہوسکتا ہے کہ بیاحساسِ عدم تحفظ مسلح افواج کے حق میں ایک مزعومہ احساسِ عدم تحفظ کے معادل کے طور پر ایک مثبت ادراک پیدا کرتا ہے۔ پاکستان میں اعتماد کی بہت اعلیٰ سطح بھی،عوام کے ذہن میں ہندوستان سے فوجی اور سیاس خطرے کے ادراک کی وجہ سے ہوسکتی ہے، جے حکومت پاکستان، مسلح افواج کیلئے عوامی مالیات کی بڑی رقم مختص کرنے کو جواز بخشنے کی ایک عوامی پالیسی کے طور پر پروان چڑھاتی ہے۔

لُوه مُدِين کی جديد معاشرے ميں مذہب کے کردار کی صنفيات کا اطلاق کرتے ہوئے ان نتائج کی ایک متبادل تعبير بھی وضع کی جاسکتی ہے۔ لوہ مین کے مطابق 1982 ، 1977)، جدید معاشرے کا ایک متبازی پہلواداراتی تفریق اور وظائمی تخصیص ہے۔ یہ چیز خود مختار، وظائمی آلہ ہائے کار، کو چنم دیتی ہے جبیبا کہ منظم معاشرہ، قانون، معیشت، سائنس، تعلیم ، صحت، خاندان اور مذہبی اداروں کی نسبتا خود مختاری کا ایک نتیجہ ہے ہے کہ بڑے بڑے ادارے مذہبی اصولوں اور اقدار سے آزاد ہوجاتے ہیں، جنہیں نوہ مین سیکولرسازی، کہتا ہے۔ ان حالات میں مذہب کا حامل عوامی اثر کا درجہ اس بات پر مخصر ہوتا ہے کہ جمعاشرے میں دوسرے ساجی نظاموں سے کس طرح تعلق رکھتا ہے۔ لوہ مین وظیفہ، اور کارکردگی ، کی اصطلاحات استعال کرتا ہے۔

اس تناظر میں وظیفہ 'خالص' نہ ہی را بطے کی طرف اشارہ کرتا ہے، جے مختلف ناموں سے
پکارا جاتا ہے جیسے دینداری اورعبادت، روحوں کی حفاظت، نجات کی تلاش اورقبی روشی۔ وظیفہ
خالص ساجی رابطہ ہے جو ماورا کواوراُس پہلوکومحیط ہے جس کا ادارے جدید معاشرے میں اپنی خود
مختاری کی بنا پر اپنے لئے دعو کی کرتے ہیں۔ اس کے تقابل میں نہ ہی 'کارکردگ' اُس وقت واقع
ہوتی ہے، جب نہ ہب کا 'اطلاق' اُن مسائل پر کیا جاتا ہے جو دوسرے اداراتی نظاموں میں پیدا
ہوتے ہیں لیکن وہاں حل نہیں ہوتے ، یا اُن سے کہیں نمٹ ہی نہیں جاتا۔ جیسا کہ معاشی غربت،
بدعنوانی سیاسی جروغیرہ، نہ ہی ادارے ان غیر نہ ہی یا نہ ہب سے لاتعلق مسائل سے نمٹ کر
بدعنوانی مسائل ہے خوامی اثر ورسوخ حاصل کرتے ہیں۔ جدید معاشرے میں نہ ہب
کا دکردگی' کے کردارے ڈریلے عوامی اثر ورسوخ حاصل کرتے ہیں۔ جدید معاشرے میں نہ ہب
کا وظائی مسئلہ، کارکردگی کا مسئلہ ہے۔

ندہی ادارے اُس وقت عوامی اثر ورسوخ حاصل کرتے ہیں، جب وہ اپنے کارکردگی کے کردارکوموثر طور پر روبہ عمل لاتے ہیں۔ یہ چیز مذہبی اداروں سے ریاست اور دوسرے اداراتی فیلی نظاموں کے بالمقابل خود مختار ہونے کا تقاضا کرتی ہے۔ اس کامنطق نتیجہ یہ ہے کہ مذہبی

مسلم ذنهن 60

ادارے اداراتی اشکال میں جن میں وہ ریاست سے آزاد ہوں، زیادہ عوامی اثر ورسوخ حاصل کریں گے۔اس نمونے کو نیچشکل الف میں ظاہر کیا گیا ہے۔موجودہ مطابعے کے تناظر میں اس کا مطلب ہے ہے کہ مذہبی اداروں کو کم از کم نظریاتی طور پر غیر مفروق ساجی ریاسی تشکیلات میں زیادہ عوامی اثر ورسوخ حاصل ہوگا۔ اس مطابعے کے نسبت مفروق ساجی ریاسی تشکیلات میں زیادہ عوامی اثر ورسوخ حاصل ہوگا۔ اس مطابعے کے نتائج لوہ مین کے تجزیے کی تائید کرتے ہوئے نظر آئیں گے۔

## شكل نمبر 5.1 وظائفی بمقابله كاركردگی كردارك ذريع مفروق بمقابله غير مفروق ساجی تشكيلات

| مفروق ساجى تشكيل | غير مفروق ساجى تشكيل | نذهب كاكردار   |
|------------------|----------------------|----------------|
| پیت              | بلند                 | وظائفی کردار   |
| بلند             | پت                   | کارکردگی کردار |

اگران تناظرات سے دیکھاجائے، توان نتائے کے مسلم ممالک میں ریاست کی اداراتی تشکیلات کیلئے اہم مفاہیم ہوسکتے ہیں۔ایک ایی عوامی ذہنوں میں اسلامی ریاست جواعتاداور نتیجۂ سیاسی جواز کھودے، در حقیقت اسلامی اداروں ہیں بھی اعتاد کے نقصان کا سبب بنتی ہے اور اس طرح شہری معاشرے کے تانے بانے کو مزید کمزور کردیتی ہے۔مسلمان ممالک میں فدہبی طبقہ خواص کیلئے ان نتائج کا پیغام ہیہ کہ ایک فرتی ریاست ہمیشہ اسلامی اداروں اور فرہبی طبقہ خواص کیلئے ان نتائج کا پیغام ہیہ کہ ایک فرتی ریاست ہمیشہ اسلامی اداروں اور فرہبی طبقہ فواص کیلئے ہیہ چیز عقاندانہ ہوگی کہ فرہبی سلط کوریاست سے فقافتی ، اخلاتی اور فرہبی کردار پیدا کرنے کیلئے ہیہ چیز عقاندانہ ہوگی کہ فرہبی سلط کوریاست سے علیحدہ رکھاجائے اوراس طرح انہیں سیاسی زمین کی رفتے کی پٹی بننے سے بچایاجائے۔ معاشروں میں ۔ جیسا کہ ہم نے دیکھا ہے بیدنائج معلوماتی روشل کا اثر بھی رکھتے ہیں۔ فرہبی معاشروں میں ۔ جیسا کہ ہم نے دیکھا ہے بیدنائج معلوماتی روشل کا اثر بھی رکھتے ہیں۔ فرہبی اداروں پراعتاد کی سطح ہراہ راست ریاست کے اداروں پراعتاد کی سطح سے منسلک ہے۔ (دیکھیے جدول 3)۔اس کا مطلب ہے کہ اسلام کوغیر شکم کرنے کی کوششوں کے خودریاست کے اعتاد کی حودریاست کے اعتاد کی کوششوں کے خودریاست کے اعتاد کی کوششوں کے خودریاست کے اتا کہ کوئی اور جواز کیلئے کرے اثرات ہوں گے۔ بین الاقوامی معاشرے کیلئے مفہوم ہیہ ہے کہ اگر کوئی سطح اور جواز کیلئے کرے اثرات ہوں گے۔ بین الاقوامی معاشرے کیلئے مفہوم ہیہ ہے کہ اگر کوئی

اسلامی ریاست (یعنی ایک غیرمفروق مسلم ساجی تشکیل) جمہوری اور آئینی ذرائع سے وجود میں

هم فرنهن 61

آئے، توالی ریاست کیلئے جمایت آخر کارا یک طرح کی مفروق مسلم ساجی تشکیل کے ارتقاء کی راہ ہموار کرسکتی ہے۔

جیسا کہ ایران اور پاکستان کی مثال میں ہے کہ اسلامی طبقہ خواص کو وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ، فدہب کیلئے وسیع پیانے پر معاشرے میں ایک مضبوط ترساجی، ثقافتی، اخلاقی اور ساتھ ساتھ کر دار کی یقین دہانی حاصل کرنے کیلئے کچھ مفاہمتیں کرنے کی ضرورت پیش آسکتی ہے۔ہم اسے فدہب کی سیکولرسازی، کی ایک قسم قرار دے سکتے ہیں جو فدہب کے سیاسی کردار کومحدود کرنے کی لیکار میں اپناا ظہار کرتی ہے۔

المختفر، اس مقالے میں پیش کے گئے نتائج یہ ظاہر کرتے ہیں کہ مسلمان ممالک میں فہ بہترین فہ بہتر اور ریاست کی کیجائی ہوسکتا ہے ہمیشہ اسلامی اداروں اور فہ ہمی طبقہ خواص کے بہترین مفاد میں نہ ہو، کیونکہ جب کوئی ریاست عوامی ذہنوں میں اعتماد کی کی کا شکار ہوجائے تو عوام کا اعتماد فہ ہمی اداروں پر بھی کم ہوجاتا ہے۔ اس کے شدید سابی، نقافتی سیاسی اور فہ ہمی مفاہیم ہوسکتے ہیں۔ مثال کے طور پر اگر عوام کا اعتماد علما اور امام معجد میں کم ہوجائے تو یہ چیز قابلی لحاظ طور پر اُن کی معاشی اور سابی بہود کو تباہ کردے گی اور ہوسکتا ہے کہ یہ چیز اُنہیں ایسے حالات پیدا کرنے کی طرف لے جائے یا ایسے تقاضوں کی جمایت کرنے کی طرف لے جائے جو اسلام کی ہمہ گیریت کے دعوے اور اس کو آگر برطھانے کیلئے سازگار نہ ہوں (بہاں آدمی ہمسایہ ملک افغانستان میں طالبان کی سیاسی اور فہ ہمی تجریک کے نمود پر پاکستان میں مدرسوں کے اثر کے بارے میں غور کر ساتی اور فہ ہمی تجریک کے نمود پر پاکستان میں مدرسوں کے اثر کے بارے میں غور کر سکتا ہے )۔

یہ بات اس چیز کی طرف بھی اشارہ کرے گی کہ مسلم معاشرے کے اندر مذہبی ادارے مسلس ایک تعمیری ساجی ، ثقافتی اور مذہبی کر دارا داکرتے رہتے ہیں جب مذہب کوریاست سے علیحدہ رکھا جائے اور جب ان اداروں کو معاشرے کی اداراتی تشکیلات میں ایک موزوں مقام حاصل ہو۔ لہذا یہ بات عقلندانہ ہوگی اگر مذہب کوریاست سے علیحدہ رکھا جائے۔

ندہی اداروں پراعتادی سطح کے معلوماًتی رقمل کے اثری وجہ سے جس کا ذکر پہلے کیا جاچکا ہے، اس مقالے کے نتائج کے، مسلمان ممالک میں فدہی اداروں اور ریاست کے درمیان تعلقات کیلئے بھی مفاہیم ہو سکتے ہیں۔ کیونکہ فدہی اداروں پر اعتاد کا براہ راست تعلق ریاستی اداروں پر اعتاد کے ساتھ ہے، لہذا ہیں تیجہ برآ مدہوتا ہے کہ اسلام کو غیر مشحکم کرنے کی کوششوں کے اداروں پر اعتاد کے ساتھ ہے، لہذا ہیں تیجہ برآ مدہوتا ہے کہ اسلام کو غیر مشحکم کرنے کی کوششوں کے

مسلم ذهن 62

نتائج،خودریاست پراعتادی سطح اور جواز کیلئے خراب ہوسکتے ہیں۔ یہ بھی استدلال کیا گیا ہے کہ غیرمفروق مسلم ساجی تشکیل میں ارتقا پذیر ہونے کار جحان رکھتی غیرمفروق مسلم ساجی تشکیل میں ارتقا پذیر ہونے کار جحان رکھتی ہے۔ لہذا ایک اسلامی ریاست بھی مسلم معاشروں کی ساجی اور سیاسی ترقی کا ایک راستہ ہوسکتی ہے۔ جس میں مذہب اور ریاست ایک خود مختار کیکن باہمی طور پر معاون تعلق میں اکٹھے زندہ رہ سکتے ہیں۔

یقینا ایک ایسے مسلم معاشرے کا منطقی امکان ہے، جوریاست کیلئے احتر ام اوراس پراعتاد کی بھی ایک بلند سطوح کی خصوصیت رکھتا ہو، اور جس میں ندہجی اداروں پراعتاد کی بھی ایک بلند سطح موجود ہو۔ تاہم۔ جہال تک ہماری معلومات کا تعلق ہے، ایسی صورت حال کی الی کوئی ہم عصر مثالیس نہیں ہیں جن کوفوری طور پر شناخت کیا جاسکے۔ اس سے بید لچسپ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ایسا کیوں ہے؟ کیااس کا بید مطلب ہے کہ الی صورتحال ممکن نہیں ہے، یا کیا الی صورتحال ایسے حالات میں واقع ہوسکتی ہے، جس میں اسلام اور ریاست کے درمیان مختلف سیاسی انتظامات جاری وساری ہوں؟ ہم اُمید کرتے ہیں کہ بیسوال اور ساتھ ہی ساتھ اس مقالے میں بیان کئے گئے نتائج، مسلم ممالک میں ریاست اور مذہبی اداروں کے درمیان تعلق پر بحث مباحث کومزید متحرک کریں گے۔

باب6

# مذہب برستی اور گفر گوئی کے اظہارات

حال ہی تک عمرانیات کا ایک وسیع طور پر مانا جانے والانظرید یہ تھا کہ جدیدیت کے حالات ناگز برطور پرمعاشرے کی سیکولرسازی کی طرف لے جاتے ہیں۔ یہ مزید استدلال کیا جاتا تھا کہ ایک سیکولر معاشرے میں وقت کے ساتھ ساتھ مذہب فرد کا ایک نجی معاملہ بن جاتا ہے اور اس طرح اپنا بہت ساعوا می حوالہ اور اثر کھودیتا ہے۔ جدیدیت کے حالات کو مذہبی تکثیریت کو پروان چڑھانے میں معاون سمجھا جاتا تھا جس میں لوگ رضا کا را نہ طور پر مذہب کی تکثیریت سے وابستہ ہوتے تھے، جن میں سے کوئی ایک بھی معاشرے میں سیادت کے مقام کا دعوی نہیں کرسکتا تھا۔ یہ اور اسی قسم کے نظریات متعدد مشہور علما کی تصانیف میں سامنے آئے جن میں ٹالکوٹ پارسنز ، (1960) ، تھامُس لک سن (1967) ، پیٹر برگر (1967) اور رابرٹ بیلدہ (1970) شامل

سیکولرسازی کے مقد ہے کو جدیدیت اوراس کے عمرانیاتی نتائج پرمحمول کیاجاتا تھا۔ جدید معاشرے کا امتیاز اس کی اداراتی تفریق اور وظائمی عقلی توجیبہ تھی۔ وظائمی طور پرمفروق معاشرتی ادارے مخصوص فتم کے اعمال، مثال کے طور پرسیاست اور معیشت، قانون، سائنس، تعلیم فن، صحت، مذہب اور خاندان پر تخصیص اختیار کرتے ہیں۔ بیدادارے نہ صرف تخصیصی وظائف ادا کرتے تھے بلکہ وہ نسبتاً خود مختار بھی ہوتے تھے۔ دوسرے لفظوں میں وہ اپنی کارکردگی کا جائزہ لینے کیلئے اپنے ہی اصول وضع کرتے تھے ادراپ تخصیصی کاموں کوروبۂ کل لانے کے سلسلے میں دوسرے معاشرتی اداروں کی مداخلت سے بڑی حد تک آزاد ہوتے تھے۔ ان حالات میں فرہبی ادارے بھی ایک شخصیصی وظائمی دائرہ رکھتے تھے، جو خالصتاً مذہبی مسائل جیسا کہ مقدس، فرہبی عقائد، رسومات اورا خلاقیات سے خشتے تھے۔

پس سیکولرسازی، اداراتی تفریق اور مختلف اداراتی حلقوں کی مذہبی اصولوں: اقدار اور جوازات سے اضافی آزادی کا ایک بتیج تھی۔اس عمل کا ایک منطقی اور لازی بتیجہ بیتھا کہ مذہب نے مصرف ساجی زندگی کے بہت سے عوامی پہلوؤں سے پسپائی اختیار کرلی بلکہ بیا کی نیا شخصیصی

اداراتی حلقہ وضع کرنے کیلئے دباؤ میں آگیا۔ان حالات نے ندہب کی نجکاری کی حوصلہ افزائی کی اگر چہ مذہب اب بھی افراد اور ذیلی گر و پوں کی زندگیوں کو ہدایت دے سکتا ہے کین اب بیدلازی طور پر فرد کا ایک نجی معاملہ بن گیا ہے۔ نتیج کے طور پر اداراتی مذہب نئے ساختیاتی ماحول میں مقابلہ نہیں کرسکتا، لہذا کمز ور ہوجا تا ہے اور کلیتی معنوی نظاموں کی تقییر اور ضانت دہی کو بنیادی طور پر فرد اور رضا کا رنظیموں کی کثیر تعداد پر چھوڑ دیتا ہے۔ (بے پر 1997، برگر اینڈ لگ مین 1960) الغرض جدید معاشروں میں اداراتی تفریق، نہ ہی اصولوں اور اقد ارکے دوسرے اداراتی دوائر پر الثر کو محدود کر کے سیکولرسازی کی طرف لے جاتی ہے۔

جیسا کہ اوپر ذکر کیا گیا، جدید معاشروں میں فدہبی ادار ہے بھی اپنے مخصوص فراکش اور معاشرے میں عوامی کر دار وضع کرنے کیلئے دباؤ میں آجاتے ہیں۔ حال ہی تک اس سوال سے عمرانیاتی نظر بے میں موزوں طور پرنہیں نمٹا گیا تھا کیونکہ بیفرض کرلیا گیا تھا کہ جدید معاشرے میں فدہب کمزور ہوتا چلا جائے گا اور آخر کا راپنا عوامی اثر اور ساجی حوالہ کھودے گا۔ تاہم یونا یکٹر سٹیٹس آسٹر بلیا، اور دوسر بے یورو پی معاشروں کی طرح کے جدید معاشروں میں، ساتھ ہی ساتھ ہندوستان، فلیائن، سنگالپور، برازیل اور سکیسکو جیسے نوجد بدیت مائل معاشروں اور سلم معاشروں میں فدہب کی مسلسل بڑھتی ہوئی طافت نے اس کے رُتبے اور کر دار کے بارے میں روایتی توجیہ کی صحت کے بارے میں اہم سوالات اُٹھائے ہیں۔ فدہب نہ صرف اس کے وابستگان کی تعداد کی صحت کے بارے میں اُن کی مداخلت کے درجے کے مفہوم میں ، بلکہ اس کے واب تگان کی تعداد میں بھی کیکدار ثابت ہور ہانے۔ (بے برجو 1986 کیسے 2003 بیلدہ اے آل 1986)

اس مظہر کو بہتر طور پر سجھنے کیلئے ہم کو ہ بین کے کام کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ کو ہ بین اس بات سے انفاق کرتا ہے کہ جدید معاشرے کا مرکزی پہلواس کی اداراتی تفریق اور وظافئی شخصیص ہے۔ مخصوص ادارے اضافی طور پر خود مختار وظافئی آلہ ہائے کار کے طور پر کام کرتے ہیں۔ تاہم ، لوہ بین بیاستدلال کرتا ہے کہ اگر چہ وظافئی خود مختاری حقیق ہے، لیکن بیاس امر کے ساتھ مشروط ہے کہ دوسرے ادار ہے بھی اسی طرح کے ماحول میں کام کررہے ہوں۔ یہ چیز اُسے ان امور کے درمیان فرق کا کھوج لگانے پر مجبور کرتی ہے کہ ایک ادارہ کس طرح معاشرے اور دوسرے اداراتی نظاموں کے ساتھ مر بوط ہوتا ہے۔ وہ اس کا کھوج لگانے کیلئے اصطلاحات وظیفہ کی اصطلاح، عبادت، دینداری، نجات، اخلاق اور اور کارکردگی، استعال کرتا ہے۔ وظیفہ کی اصطلاح، عبادت، دینداری، نجات، اخلاق اور

سلم ذبهن

روحانیت جیسے اعمال اور مذہبی را بطے کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ دوسر لفظوں میں وظیفہ ایک ایسااشتمال ہے جومقد س مسائل کا اور ایسے پہلوؤں کا احاطہ کرتا ہے جن کا دعویٰ مذہبی ادارے، جدیدمعاشرے میں اپنی خودمختاری کی ایک بنیاد کے طور پراپنے لئے کرتے ہیں۔

اس کے مقابلے میں، زہبی کارکردگی اُس وقت واقع ہوتی ہے جب زہب کا اطلاق ایسے مسائل بر کیاجاتا ہے جبیبا کہ معاثی غربت، سیاسی جبر، انسانی حقوق کی یا الی، گھریلوتشدو، ماحولیاتی آلودگی،نسل برستی وغیرہ جو دوسرے اداراتی نظاموں میں پیدا ہوتے ہیں،کین وہاں یا کہیں نہ نمٹائے جاتے ہیں نہ حل ہوتے ہیں۔ (نوہ مین 24-238: 1982: ب یر 1997:70-81) اس طرح کارکردگی کا تعلق خالصتاً غیرندہی امور سے ہے۔ یہ کارکردگی کے تعلقات ہے ہی ہوتا ہے کہ مذہب زندگی کے غیر ذہبی پہلوؤں کیلئے اپنی اہمیت قائم کرتا ہے اور اس عمل میں مزہبی عمل کی خود مختاری کو تقویت دیتا ہے۔ دونوں کے درمیان ایک کشیر گی ہے جے جدیدمعاشروں کے بعض طبقات میں ہوادی جاتی ہے، کیکن وظیفۂ اور کار کردگی ورحقیقت لاینفک ہیں اور باہمی طور پر تقویت بخش ہیں۔ مثال کے طور پر آسٹریلیا میں اور عیسائی دنیا کی مغرب میں کسی اور جگہ پر، کلیسا تاریخی طور پرتعلیم، ساجی بہبود، اور صحت کی دیکھ بھال میں ملوّ ث رہے ہیں اوراسی طرح کی مداخلت انڈونیشیا سے مراکش اور نا تیجیریا تک موجود،مسلم معاشروں میں یائی جاتی ہے۔ اُوہ مین کے نزدیک جدید دُنیا میں مذہب کا وظائفی مسلہ در حقیقت کار کردگی کامسلہ ہے۔جیسا کہ پہلے ذکر کیا گیا، کہ جدیدیت کے حالات کے تحت فد جب کی نجاری اور سکوار سازی ندہب کو کم تر مقام پرر کھنے کا رُجان رکھتے ہیں۔اس مسلے کاحل موثر ندہبی اطلاقات تلاش کرنے میں پوشیدہ ہے، نا کہ زیادہ مذہبی وفاداری اور عمل میں (بے بر1997) بنیادی وجہ بیے کہ مذہب بطور ایک ایسے ادارے کے جو خالصتاً مقدس چیزوں کو بطور ایک محیط کل حقیقت کے بروان چڑھانے کےاینے وظائفی کردار سے تعلق رکھے، دوسرے غالب اداراتی نظاموں کے مخصوص اور معاون طرز کےخلاف جاتا ہے۔ ماضی میں مذہب کا وظائفی کرداران اخلاقی ضوابط کے ذریعے مذہبی کارکردگی کومحیط تھا،جنہیں ساجی مسائل کی موجودگی کو گناہ اور مذہبی ضوابط کی دوسری خلاف ورزیوں کا نتیجہ ہونے کی توجیہ کے طور پر استعال کیا جاتا تھا۔ان حالات میں مذہبی ضوابط، اخلاق کی بطور ساجی تنظیم کی ایک مقدس شکل کے حمایت کرتے تھے۔ بہٹھک وہ چیز ہے جسے جدید معاشرے کے ساجی ساختیاتی حالات نے تباہ کردیا ہے۔اخلاق کے مرکزی ضابطہ سازی کے

کردار کا زوال وظائفی مسائل کی سب سے بڑی وجہ ہے، بشمول جدید معاشرے میں مذہب کے عوامی اثر میں زوال کے۔ عوامی اثر میں زوال کے۔ مذہب اور گفر گوئی:

جدید معاشرے میں ندہب کے روار میں ان پیش رفتوں کے کفر گوئی کے اعمال کیلئے کیا مفاہیم ہیں؟ میں اس سوال کا جائزہ کفرگوئی کے تصور پر ایک عمومی جائزے کے بعد لوں گا۔ لفظ بلا شیمی اس سوال کا جائزہ کفرگوئی ایک بونائی اصطلاح سے اخذ کیا گیا ہے جس کے معنی بلا شیمی (Blasphemy) کفر کوئی کے ہیں۔ یہودی عیسائی روایت میں بید مقدس اقد ارکے خلاف زبانی حملے کے ہرقتم کے اعمال کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ سر ھویں صدی کا ایک سکاٹش فقیہ اسے خدا کے خلاف بعاوت کی طور پر بیان کرتا ہے۔ کیتھولک دینیات میں اسے بدرُ عالی حنت ملامت یا خدا کے خلاف بولے کے گئے گتا خانہ الفاظ کے طور پر بیان کیا جا تا ہے اور اسے گناہ سمجھا جاتا ہے۔ کفر گوئی (کی سزا) ایک منظم مذہب میں مقدس تصورات کو چین کے بارے میں ایک معاشرہ سمجھتا ہے کہ اسے اپنے ذہبی معیارات کا ایک کیمس شعیٹ ہے، جن کے بارے میں ایک معاشرہ سمجھتا ہے کہ اسے اپنے ذہبی عقائد اور کی عقائد اور کی عقائد اور کی معاشرے کی مشتر کہ بنیا دی اقد ارکے خلاف ایک نا قابلِ برداشت گتا خی پر مشتمل ہوتی ہے۔ یہودی۔ عیسائی۔ اسلامی روایت میں اس معاشرے کی مشتر کہ بنیا دی اقد ارکے خلاف ایک نا قابلِ برداشت گتا خی پر مشتمل ہوتی ہے۔ اس کا ارتکاب بمیشہ شدید سز اکو وعوت دیتا رہا ہے۔ یہودی۔ عیسائی۔ اسلامی روایت میں اس کے ارتکاب کی سزا موت ہے اتھی۔ خدا کے وجود کا انکار یاخہ اکوگل دینا بھی عام قانون کے کار تکاب کی سزا موت ہے اتھی۔ خدا کے وجود کا انکار یاخہ اکوگل دینا بھی عام قانون کے تت ایک بھر مشلیم کیا جاتا ہے۔

ستر ھویں صدی ہے لے کر بعد میں کفر گوئی بہت سے مغربی یورو پی دائرہ ہائے کار میں وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ایک سیکو لر بڑم بن گیا اور اس روایت کی پیروی انگلینڈ اور ریاست ہائے متحدہ میں کی گئے۔ ریاست نے قانونی چارہ جوئی پرآ مادہ کرنے اور اس کا انتظام کرنے کیلئے بنیادی طور پر ذمہ وار ایجنسی کے طور پر کلیسا کی جگہ لینا شروع کردی۔ ندہب کے خلاف شجیدہ جرائم میں ریاست بولیس کی طاقت کو استعال کرنے گئی کیونکہ ریاست ایک غالب فریق کے طور پر گھیرہ بی اختلاف اور سیاسی بغاوت کے درمیان تعلق تھا۔ اور بیعقیدہ تھا کہ قوم کی غربی وحدت اس کے امن اور استحکام میں اضافہ کرتی ہے۔ بورپ کے ابتدائی

هم ونهن 67

جدیدیت کے دور میں کفرگوئی اور مقدس ہستیوں اور اشیا کی بے ٹرمتی سے متعلق قوانین کوخصوصی اداراتی تشکیل اور مقدس کے ایک تصور کی ضرورت تھی۔مغربی بوروپی عیسائیت میں مقدس کو ماورائی الوہیت کے زمینی وجود کے مفہوم میں سمجھا جاتا تھا۔اس دُنیا میں خصوصی افراد جگہوں اور چیزوں میں اس الوہیت کا درمیانی وسیلہ ہی وہ شے تھا جوانہیں مقدس اور دوسرے اشخاص، جگهوں اور چیزوں کوغیر مقدس بناتا تھا۔اس تناظر میں کفر گوئی اُس وقت واقع ہوتی تھی جب مقدس اشخاص، جگہوں اور چیزوں کو دشنام دیاجا تا تھایا اُن کی خلاف ورزی کی جاتی تھی۔ (براؤن 1982: ہیں 2006)۔سارے ابتدائی وسطی دوراور ابتدائی جدید دور کے دوران پورو کی عیسائی وُنیا محض ایک روحانی مقام ہے کچھ زیاد ہ تھی: بیا یک بھیا نگ زمینی قوت تھی، جو سکے شنرادہ اُسقف سیاسی طبقات کے منظم سلسلے کے ذریعے براہ راست سیاسی اور قانونی قوت استعمال کرتی تھی۔ان شنراده اُسقف سیاس طبقات کا کام طاقتورترین شنراده اُسقف-اُسقف روم کے قانون کا نفاذ تھا۔ (یاڈواشیویا1997)۔ان حالات میں نہی اور سیاسی طبقے یا عیسائی اور شہری کے درمیان کوئی واضح امتیاز نه تفا\_پس کفر گوئی روحانی علین مُرم بھی تھی اور عدالتی بھی ۔ جوشدید فوجداری سزا کا تقاضا کرتی تھی ۔لہذا کفرگوئی کے بطور گٹاہ اُ بھرنے کے ایک خاص قشم کے ثقافتی اور سیاسی حالات كيسيك كي ضرورت تقى \_ كھلے الفاظ ميں بيا يك ماورائي، تقدّس مآب مذہب كا احاطه كرتى تقى، جو ا بنے اختیار سے بھی اور سیکولر حکمران کے اختیار سے بھی بھر پور سیاسی اور قانونی اختیارات کا استعال كرتاتها\_( ہنٹر2006)

ان حالات کا نتیجہ مغربی یورپ میں تقریباً دوصد یوں کی جنگ کی صورت میں نکلا۔ جب
سولھویں صدی میں مغربی عیسائیت مختلف کلیساؤں میں تقسیم ہوگئ تواس کا ایک اہم نتیجہ یہ تھا کہ اس
نے براہ راست قانونی اختیارات استعال کرنے کی حیثیت کھودی۔ اور اس چیز نے کفر گوئی اور
مقدس' کی تو ہین کے اعمال کوعوامی جرائم سے ذاتی جرائم میں تبدیل کرنے کی بنیادر کھ دی۔
مقدس' کی تو ہین کے اعمال کوعوامی جرائم سے ذاتی جرائم میں تبدیل کرنے کی بنیادی اعترانی
طبقات کے درمیان دہائیوں کی فرہی خونریز کشکشیں ختم ہوئیں اور اُن تمام کوشاہی قانون کے تحت
سیاسی متیج نے معاشرتی امن کے قیام کو
محمران کا بنیادی فرض قرار دیا، بمقابلہ زمین پر خُدا کے نائب کی حیثیت سے فرہب کا دفاع
کرنے اور فرہی توانین کا نفاذ کرنے کے فرض کے۔ (کانٹورو وکر تو 1952)

یہ چیز سیاسی دائرے کی سیکولرسازی کی طرف لے گئی۔ کرسچین تھو ماسیس اور سیموئیل یوفینڈ ورف نے اُنجرتے ہوئے نئے منظم معاشرے اور اس کے بنیادی اہداف کی قانونی بنیادی رکھیں۔ اُنہوں نے بیا ستدلال کیا کہ ریاست کے کوئی فہبی اہداف نہیں ہیں اور اس کا فریضہ اندرونی اور ہیرونی امن کو قائم رکھنے کے مقاصد تک محدود ہے۔ اس وجہ سے اُنہوں نے کفر گوئی، مقدس کی تو بین اور الحاد سے متعلق قوانین کے خلاف دلائل دیئے، جب تک کہ اُن سے متعلقہ اعمال تشدد یا شہری بنظمی کا سبب نہ بنیں، جس صورت میں اُنہیں اُس وجہ سے سرزادی جائے گی نہ کہ اس وجہ سے کہ اُنہوں نے دیندار طبقے کی بے مُرمتی کی۔ اُن کے دلائل نہ تو رواداری پر بنی شے کہ اُنہوں نے دیندار طبقے کی بے مُرمتی کی۔ اُن کے دلائل نہ تو رواداری پر بنی شے نہ فطری حقوق کے اصول پر بلکہ دو ہرے تقاضوں پر: فہب کو روحانیت سے ہم آ ہنگ کرنا اور ریاست کو فہبی نقدس سے علیحہ ہکرنا۔ ان سیاسی پیش رفتوں نے ،عیسائی کے تشخص سے ہٹ کرنا در ریاست کو فہبی نقدس سے علیحہ ہکرنا۔ ان سیاسی پیش رفتوں نے ،عیسائی کے تشخص سے ہٹ کرنا۔ شہری کے تشخص کے اُنجر نے کی گئجائش پیدا کرنے کیلئے جگہ بنائی۔ (نیر عمور)

متعدد مغربی یوروپی دائرہ ہائے اختیار میں ان پیش رفتوں کے براور است نتیجے کے طور پر،
گفر گوئی اور مقدس کی تو بین کے بارے میں قوا نین ختم کردیے گئے، اور جہاں وہ کتابوں میں رہ بھی گئے تو بھی اُنہوں نے اپنا لقد کی کروار کھودیا۔ جدید دور میں بُرم کی تعریف بینہیں تھی کہ ایسے بھی اشخاص: چیزوں یا جگہوں کی بے بُرم تی کی جائے جو ماورائی ہستی کا مسکن تھے، بلکہ اس سے بچھ بالکل ہی مختلف تھی: ایسے انداز سے بُرم کرنا جو معاشرتی برظمی یا تشدد کی طرف لے جائے جس کی سز ابعاوت، بے حیائی اور عوامی نظم وضبط کے قیام مے متعلق دوسر نے قوانین کے تحت دی جاسکتی۔ کم وہیش بہی موقف آسٹر بلیا میں نیوساوتھ ویلز لاریفارم کمشن کی طرف سے اُس کی 1994 کی بلا سفیمی رپورٹ میں اختیار کیا گیا، کمشن نے بددلیل دی کہ ایسی جارحیت جومعاشرتی برنظمی پیدا کرے، سے متعلق قانون کے عناصر نے، گؤرگوئی پرخصوصی قانون کی ضرورت کوسا قط کردیا، کیونکہ دوسر عوامی حکم اور خلاف امتیاز قوانین اس عضر کا اعاطہ کر لیتے ہیں۔ ( کمشن 1994) کیونکہ دوسر عوامی حکم اور خلاف امتیاز قوانین اس عضر کی ممالک ہیں جہاں گؤرگوئی کے قوانین کے متحدہ میں میں موجود ہیں، اُن کا استعال شاذ و نا در ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر ریاست ہائے متحدہ میں میساچوسٹس کی ریاست میں موئی۔ ریاست ہائی تقانونی چارہ جو کی تو اُن کی تا خری کا میاب قانونی چارہ جو کی ہوئی ہیں ہوئی۔ اور انگلینڈ میں کفرگوئی کی آخری کا میاب قانونی چارہ بیت کوئی قانونی خارہ کی تا ور کی تا تونی کے خلاف جو کی ہوئی ہوئی ہوئی ہیں ہوئی۔ کوئی قانونی کے خلاف

اپنا تین سوسال پُرانا کیٹ واپس لینے سے انکارکردیا۔ عمومی طور پرانیگلوامر کی وُنیا میں جدیدیت کے حالات نے گفر گوئی کے خلاف قانونی چارہ جو ئیوں کو نہ صرف بہت کم بلکہ متر وک کردیا ہے۔
لگتا ہے کہ لوگوں نے یہ سیکھ لیا ہے کہ عیسائیت بغیر عقوبتی پابندیوں کے زندہ رہنے کے قابل ہے اور یہ کہ خُد ااپنی عزت کا بدلہ خود ہی لے سکتا ہے۔ تاہم آبادیوں کے ذہبی حصوں میں گفر گوئی کے خلاف جذبات ابھی تک قائم ہیں۔ (لیوی 1987)

اسلام میں، گفر گوئی کے عیسائی تصور کا کوئی ٹھیک ٹھیک مترادف نہیں ہے، لیکن خُدا

(اللہ)، پیغمبر محمد ۱ ، یا دحی کے کسی حصے کی تو بین کرنا ، اسلامی نہ ہبی قانون کے تحت ایک جُرم

بنتا ہے۔ اسلامی قانون کے تناظر سے گفر گوئی کے اعمال کی تعریف کسی ایسے فظی اظہار کے طور پر
کی جاسمتی ہے جوالحاد کے شک کی بنیاد مہیا کرے۔ گفر گوئی کا تقاطع گفر سے بھی ہوتا ہے،

جواللہ اخد ادادر دحی کا شعور کی رد ہے۔ اس مفہوم میں معیار کی اسلامی نظریات کی ممانعت میں کوئی

جواللہ اخد ادادر دحی کا شعور کی رد ہے۔ اس مفہوم میں معیار کی اسلامی نظریات کی ممانعت میں کوئی نے بیا کہ ایک نے بیا کہ بیان کی ہے جس پر 2001 میں

باب 2 میں میں نے پاکستان میں ڈاکٹر یونس شنخ کی مثال بیان کی ہے جس پر 2001 میں دیا ہے۔ کہ بیا کہ

باب 2 میں میں نے پاکتان میں ڈاکٹر یوس تے کی مثال بیان کی ہے جس پرا 200 میں ایک مذہبی عالم کی طرف سے پاکتان پینل کوڈ کی شق 2-295 ہے تحت، جو کفر گوئی سے علق رکھتی ہے، الزام عائد کیا گیا ۔۔۔۔ اس پر اپنے ایک کیکچر میں حضرت مجر کی تو ہین کرنے کا الزام عائد کیا گیا، جس سے اُس نے تحق سے انکار کیا۔ اُس پر حضرت مجر کی تو ہین کا الزام لگایا گیا اور مُجرم قرار دیا گیا، اور اُسے پاکتان کے کفر گوئی کے قوانین کے تحت لازمی سزائے موت دی گئی اور موت کی کوٹھڑی میں قید تنہائی میں رکھا گیا۔ اُسے اپنے جیل کے بنیاد پرست ساتھیوں کی طرف سے موت کی دھمکیاں موصول ہوئیں۔ ایک قانونی فنی تکتے کی وجہ سے اُسے دوبارہ مقدمہ دائر کرنے کی اجازت کی جو کی ۔ اپنی رہائی کے بنیاد پرست ساتھیوں کی طرف کرنے کی اجازت کی جو کی ۔ اپنی رہائی کے بعد بھی اُسے موت کی دھمکیاں ملتی رہیں اور اُسے جان بچا کرایک یورو پی ملک بھاگ جانا پڑا کے بعد بھی اُسے موت کی دھمکیاں ملتی رہیں اور اُسے جان بچا کرایک یورو پی ملک بھاگ جانا پڑا

سلمان رُشدی1988، نصر حامد ابوزید (مصر)1994، اور ہاشم آغا جاری (ایران)
2003 کے معاملات، اس بات کی علامت ہیں کہ گفر گوئی اور الحاد کے خلاف فرہبی یا بندیوں کا
وجود ہم عصر مسلم مما لک میں بہت طاقتور ہے اور اس کے ملز مان کیلئے حقیقی قانونی اور شخصی نتائج
ہوسکتے ہیں۔

سلم وُبَهن 170

سلمان رُشدی کے ناول سیطانی آیات نے ایک پیغیر کاافسانوی حال بیان کیا جوشیطان
کی طرف سے گراہ کیا جاتا ہے اور ایسی آیات کوشامل کر لیتا ہے جو خدا کی وحدت کا انکار کرتی
ہیں۔ بیا احوال حضرت محمد کی شیطانی آیات کے مسلے سے مشابہ تھا۔ اس نے پوری دُنیا کے
مسلمانوں کواشتعال دلا دیا اور 1989 میں ایران کے سب سے بڑے ندہبی رہنما، آیت اللّدروح
اللّہ خمینی کی طرف سے یہ فتوئی جاری کیا گیا کہ یہ ناول کفر گوئی پر بنی ہے اور مسلمانوں سے نقاضا
کیا کہ وہ اسے تل کر دیں۔ نتجیئہ وہ قبل ہونے سے بچنے کیلئے روپوشی میں چلا گیا۔ 1998 میں ایرانی
صدر محمد خاتمی نے حکومت کواس فتو سے سے دُور کر لیا، کین ایرانی آیت اللّٰدا بھی تک بیرائے رکھتے
میں کہ فتوئی نا قابل واپسی ہے۔

وقت شروع ہوا جب اُس نے پروفیسرشپ کے منصب کیلئے درخواست دی اور اپن تحقیق کے دوخمونے جائزہ کمیٹی کو پیش کے اُمام الشافعی اور مُذہبی بحث کا ایک تقیدی جائزہ کمیٹی کو پیش کے اُمام الشافعی اور مُذہبی بحث کا ایک تقیدی جائزہ کمیٹی کے ارکان میں سے ایک نے اُس کی درخواست کورد کر دیا اور اُس پر اسلام کے بنیادی اصولوں کورد کر نے کا الزام عائد کیا۔ 1995 میں قاہرہ کی ایک اپیل کورٹ نے بیقر اردیا کہ اُس کی تحریوں میں ایک کا الزام عائد کیا۔ 1995 میں قاہرہ کی ایک اپیل کورٹ نے بیقر اردیا کہ اُس کی تحریوں میں ایک آر اشامل ہیں جواسے مُلحد ثابت کرتی ہیں اور اُس کے ذکاح کو فنح کردیا۔ بید فیصلہ حب پر بینی تھا، آر اشامل ہیں جواسے مُلحد ثابت کرتی ہیں اور اُس کے ذکاح کو فنح کردیا۔ بید فیصلہ حب پر بینی تھا، چس کا مطلب ایک ایسا اصول ہے جو کسی مسلمان کو ،کسی ایسے شخص یا ایسی چیز کے خلاف قانونی چارہ جوئی کا حقد ار قرار دیتا ہے جسے وہ اسلام کیلئے نقصان وہ سمجھے۔ اپیلیس ہوتی رہیں۔ چارہ جوئی کا حقد ار قرار دیتا ہے جسے وہ اسلام کیلئے نقصان وہ سمجھے۔ اپیلیس ہوتی رہیں۔ قالت نے اُس کے خلاف کیس کو ختم کردیا لیکن اس فیصلہ کو ایک اعلی عدالت نے مسکم حفاظت مہیا کرنے کا فیصلہ کیا۔ لیکن بہت سے مسکم سے بیند اسلام پیندوں کیلئے عدالت کا یہ فیصلہ سز اے موت کے برابر تھا۔ ابوزید کی زندگی شد یہ خطرے میں تھی۔ جولائی 1995 میں وہ اور اس کی بیوی جلاطنی میں چلے گئے اور اب وہ نیر رلینڈ زمیں لیڈن یو نیورسٹی میں بیٹ میا تا ہے۔

ڈاکٹر ہاشم آغا جاری ایک ایرانی یو نیورٹی میں تاریخ کے پروفیسر ہیں، و88-1980 کی جنگ کے معذور جنگ دیدہ سپاہی ہیں۔وہ اصلاح پسند تنظیم، مجاہدین انقلاب اسلامی کے فعال رکن ہیں۔اگست 2002 میں ایک تقریر میں آغا جاری نے شیعہ اسلام کی تجدید کا تقاضا کیا اوریہ اعلان کیا کہ مسلمان 'بندر' نہیں ہیں اور اُنہیں ذہبی رہنماؤں کی اندھی تقلیم نہیں کرنی چاہیے،ان

سلم ذبهن 71

اعلانات کی وجہ سے آنہیں ذہبی پیشواؤں کی طرف سے طحد قرار دیا گیا اور ایک ایرانی عدالت کی طرف سے کفر گوئی اور الحاد کی وجہ سے سزائے موت سنائی گئی۔ اس فیصلے نے ایران میں بڑا ہنگامہ ہر پاکر دیا اور طلبا کی طرف سے بڑے ہڑے مظاہروں کا سبب بنا۔ عظیم ترین ذہبی رہنما آیت اللہ خمینی نے عدالتی نظر ثانی کا حکم دیا اور اُس کی سزائے موت کو شیر یم کورٹ کی طرف سے منسوخ کر دیا گیا اور دوبارہ کا رروائی کیلئے ماتحت عدالت کی طرف بھیج دیا گیا۔ دوبارہ کارروائی کیلئے کو برقر اررکھا اور آغا جاری اس وقت تہران کارروائی کے بعد عدالت نے 2004 کے اختیام کا انتظار کر رہا ہے۔ ایرانی صدر نے آغا جاری کی سزا کی مذ مت کی ہے۔

چونکہ رسمی کفر گوئی کے قوانین کی موجودگی کا میراعلم پاکستان تک محدود ہے لہذا میں پاکستان کومطالعے کی ایک مثال کے طور پر پیش کروں گا تا کہ میں اُن مسلمان مما لک کی صورتِ حال پر بھی روشی ڈال سکوں جہاں ایسے قوانین موجود ہوسکتے ہیں۔ پاکستان کے مرحوم صدر ضیاء الحق کی اسلامیانے کی مہم کے دوران، ذہبی جرائم سے متعلقہ متعدد نئ شقوں کا پاکستان پینل کوڈ میں اضافہ کیا گیا۔1980 میں شق ۸-298 متعارف کروائی گئ جس نے الی شخصیتوں کے خلاف، جن کا اسلام میں احترام کیا جاتا ہے، تو بین آمیز رائے کے استعال کوایک جُرم بنادیا، جو تین سال تک قید کی سزا کا مستحق تھا۔

1986 میں، اس کا دائرہ مزید نگ کردیا گیا ایک ایسے جُرم کوشامل کرتے ہوئے جس کا کرخ خاص طور پر پینمبر ۱ کی شخصیت کی طرف تھا۔ پینمبر محمد کی جرمتی کرنا ایک فوجداری جُرم قرار دے دیا گیا، جوشق-295 کے تحت موت یا عمر قید کی سزا کا مستوجب تھا۔ میں وجداری جُرم قرار دے دیا گیا، جوشق - 295 کے تحت موت یا عمر قیدہ : جوکوئی بھی الفاظ شق - 295 کے مطابق : ''پینمبر ۱ کے بارے میں اہانت آ میز الفاظ وغیرہ : جوکوئی بھی الفاظ کے ذریعے ، خواہ زبانی یا تحریری ، یا مرئی حرکات سے ، یا بہتان یا کنایۂ طنز سے ، یا خفی اشاروں سے ، بالواسطہ یا بلاواسطہ پینمبر (۱ ) کے مقدس نام کی بے حُرمتی کرے گا اُسے موت کی سزادی جائے گی ، ماعمر قید کی اور بُر مانے کا بھی مستوجب ہوگا''

ا کتوبر1990 میں فیڈرل شریعت کورٹ (اسلامی کورٹ) نے بیقرار دیا کہ'' پیغمبڑ کی تو بین کیلئے سزا.....موت ہے اوراس کےعلاوہ کچھنیں ہے''اورحکومت پاکستان کو ہدایت کی کہ وہ ضروری قانونی تبدیلیوں کوموثر بنائے۔ چونکہ حکومت نے اس فیصلے کےخلاف ایپل نہیں کی للہٰذا

پاکستان میں کفر گوئی کی واجب انتعمیل سزا،سزائے موت ہے۔

اسلام کے خلاف مذہبی جرائم سے متعلقہ نئے قوانین بشمول 295-20 کا اپنے متعارف ہونے کے بعد سے، مذہبی افلیتوں جیسا کی عیسائی یا احمدی کو یا سُنی اکثریت کے افراد کو ہراساں کرنے کیلئے وسیع پیانے پرغلط استعال کیا گیا ہے۔ ایجنسی انٹریشنل کے مطابق سینکٹر وں افراد کو ان شقوں کے تحت ملزم کھہرایا گیا ہے۔ تمام مقد مات میں بیالزامات من مانے طور پرلگائے گئے ہیں، جو بدنیتی پرمبنی الزامات سے، جو بنیادی طور پر فہبی افلیتوں کے یا غیرموافق مسلمانوں کو خوفزدہ کرنے یا انہیں سزادیے کے ایک اطلاعات ہیں جو بیاشارہ کرتی ہیں کہ ذاتی دشمنی، پیشہ ورانہ رقابت، معاشی مخالفت، اور سیاسی وجو ہات جیسے عوامل ان مقد مات میں قابلِ لحاظ کرداراداکرتے ہیں۔ پاکستان میں نفرگوئی کے الزامات کا ایک عام پہلو وہ طریقہ ہے جو۔ اگر اُنہیں شایم نہ کریں تو وہ دھمکیوں اور ڈراووں کا شکار ہو سکتے ہیں۔ وایمنسٹی انٹریشنل رپورٹ 1996)

ایمنسٹی انٹرنیشنل نے بیر پورٹ بھی دی ہے کہ پاکستانی حکام نے کفرگوئی کے قانون کی شق -295 کے غلط استعال کورو کئے کیلئے انتظامی اقد امات متعارف کروائے ہیں۔ بیا قد امات پاکستانی عیسائیوں کی صورت میں تو زیادہ کامیاب نظر آتے ہیں، کیکن احمد یوں جیسے مسلم اقلیتی فرقوں کی صورت میں نہیں۔ انتظامی اقد امات پاکستان میں کفرگوئی کے قانون کی قانونی حیثیت کو تبدیل نہیں کرتے۔ اگر چہموت کی سزائیں شق -295 کے تحت نافذگ گئی ہیں، کیکن سب کی سب اعلی عدالتوں میں اپیل پر منسوخ کردی گئی ہیں۔ تاہم، کم از کم چارا پیے افراد جنہیں اپیل پر راکردیا گیا تھا اب تک ایسے مسلح حملہ آوروں کے ہاتھوں مرچکے ہیں جو میدینہ طور پر فرہبی انتہا رہاکردیا گیا تھا۔

 سلم **ذ**نهن 73

نے اسے ایک علمی کتاب میں ایک مناسب چیز نہیں سمجھا اور اپنی رائے کو آ کسفورڈ یور نیورٹی پر لیں کی کراچی، پاکستان میں منیجر تک پہنچانے کیلئے اُس سے رابطہ کیا۔ اُس نے فوری طور پر اور بغیر کسی انگلی ہٹ کے جواب دیا کہ محک نام کے بعد PBU کے اضافے سے متعلق ضابطہ کار پر لیس کی اندرونی پالیسی ہے۔ پھراُس نے اپنی بات جاری رکھی اور کہا کہ اُن مصنفین کیلئے جو محفوظ طور پر سمندر پار ہیں، یہ سب ٹھیک ہے، لیکن میدوہ (پر لیس اور اُس کا سٹاف) ہے جنہیں عوام کے غصے کا سمندر پار ہیں، یہ سب ٹھیک ہے، لیکن میدوہ (پر لیس اور اُس کا سٹاف) ہے جنہیں عوام کے غصے کا سامنا کرنا پڑتا ہے جو میموں کرتے ہیں کہ ایسی فروگز اشتیں اشتعال انگیز ہیں۔ میرے پاس پر لیس کی پالیسی کو قبول کرنے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں تھا۔ اگر چہ میں اُس وقت بھی سمجھتا تھا اور بیسی سے جستا ہوں کہ ایک علمی کتاب میں ایسا کرنا مناسب نہیں۔

مسلم مما لک اورآ سٹریلیا میں کفر گوئی کے بارے میں رویے:

اب تک، میں نے جدیدیت کے مذہبی اداروں اور یہودی عیسائی، اسلامی روایات میں کفرگوئی کے تصور پر اثرات پر توجہ مرکوز کی ہے۔ میں نے مختصراً انتگاوا مریکی وُنیا میں کفرگوئی کے قوانین کی نوعیت اور حیثیت کا جائزہ لیا ہے اور پاکتان میں اور دوسرے ایسے ممالک میں جہاں کفرگوئی کے قوانین موجود ہوسکتے ہیں، صورت حال پر روشنی ڈالنے کیلئے پاکتان کو ایک مطالع کی مثال کے طور پر استعمال کیا ہے۔ اس جھے میں، میں آسٹریلیا اور سات مسلم ممالک میں کفرگوئی کے بارے میں جواب دہندوں کے رویوں کے جائزے کے نتائج پیش کرنا پند کروں گا۔

مسلم ندہب پرستی کے جائزے کے طریقِ کار کی وضاحت اس سے پہلے کی جا پچکی ہے۔
1999-2000 میں میں نے آسٹریلیا میں مسلم اور عیسائی ندہب پرستی کا ایک جائزہ منعقد کیا تھا، جس کی تفصیلات حسن (2002) میں پیش کی گئے تھیں۔ان جائزوں میں کفرگوئی کے بارے میں رویوں سے تعلق سوالات بھی شامل تھے۔زیادہ خصوصی طور پر جواب دہندوں سے پوچھا گیا۔

''فرض کروایک شخص سرعام بیاعتراف کرتا ہے کہ اُس مرداعورت کا خداداللہ پریقین نہیں ہے تو کیا آپ اس بات سے کہ درج ذیل اقدامات لینے چاہیں اتفاق کریں گے یا اختلاف؟''

> ا۔ وہ کتاب جواس مرداعورت نے لکھی ہے اور لائبر بری سے ہٹادینی چاہیے۔ ۲۔ اُس مرداعورت کوسرکاری ملازمت سے برطرف کردینا جا ہیے۔

174

س۔ اُس مرداعورت کوکسی یو نیورٹی یا اسکول میں پڑھانے کی اجازت نہیں ہونی جا ہیے۔

۳- اُس مرداعورت پرالحاد کامقدمہ چلنا چاہیے۔ ۵- اُس مرداعورت کواپنے عقائد کی تبلیغ کی اجازت نہیں ہونی چاہیے۔

۲۔ اُس مرداعورت کوسی عوامی عہدہ رکھنے کی اُجازت نہیں ہونی چاہیے۔

تمام جائزہ شدہ ممالک میں حاصل شدہ نتائج کی رپورٹ جدول میں پیش کی گئی ہے

| 30 | 20 | _  | 0  | Z (STA) | 4  | (n=8                                                          |
|----|----|----|----|---------|----|---------------------------------------------------------------|
| 50 | 54 | 42 | 49 | 44      | 56 | رُواقتان آخریلئ آخریلئ آخریلئ فیمالی<br>(n=88) (n=82) (n=978) |
| 18 | 24 | 22 | 21 | 17      | 19 | ر اقتال (n=978)                                               |
| 58 | 88 | 50 | 79 | 67      | 64 | اغرونگا<br>(n=1472)                                           |
| 63 | 79 | 65 | 67 | 50      | 69 | پاکان<br>(n=1185)                                             |
| 85 | 94 | 78 | 90 | 69      | 91 | (n=537)                                                       |
| 79 | 91 | 84 | 73 | 60      | 85 | (n=801)                                                       |
| 45 | 45 | 54 | 51 | 43      | 53 | ايان<br>(n=536)                                               |
| 43 | 51 | 23 | 40 | 31      | 37 | √5<br>(n=527)                                                 |

ال مردا محدت کو یو نیورٹی یا اسکول میں پڑھائے کی اجازت نہیں ہوٹی چاہیے

1. 10 12

ہولائیری ہے ہنادینی چاہیے اس مورت کومرکا دی ملازمت ہے برطرف کر

يك اين كتاب جوأس مردا مورت يالهي

ال مردا عورت پرافاد کا مقدمہ چلنا چاہیے ال مردا عورت کواپنے عقا کمری بکنے دومروں کوکرنے کی اجازت نہیں ہوٹی چاہیے

ال مردا مورت كولى عواى عبده ر كفتى

اجازت أيس وولى جائي

سلم ذہن

تجربی شہادت بیظ ہر کرتی ہے کہ مختلف ممالک میں مسلمانوں کے درمیان کفر گوئی کے بارے میں رویوں میں خاصے اختلا فات ہیں عمومی طور پر کفر گوئی کے بارے میں رویے قز اقستان میں کمزور ترین تھے اور اُس کے بعد ترکی تھا۔ بیرویے مصر، یا کتان اور ملا پیشیا میں شدید ترین تھے۔ آسٹریلوی مسلمانوں نے متوسط رویے ظاہری کئے کیکن آسٹریلوی عیسائیوں کے ہاں کفرگوئی کے بارے میں بہت کمزوررویے ہیں۔ان رویوں کو درج ذیل طریق کاراستعال کرتے ہوئے تین اقسام میں تقسیم کیا گیا۔ ہرش کیلئے اگرایک ملک میں 60 فیصد سے زیادہ جواب دہندوں نے بیان کے ساتھ اتفاق کیا تو اس ملک کو بلند کی صف میں رکھا گیا: اگرا تفاق رائے کی شرح 40اور 60 کے درمیان تھی تواس ملک کو اوسط کی ذیل میں رکھا گیا اور اگرا تفاق رائے کی شرح 40 سے کم تھی تو اس ملک کو بیت ذیل میں رکھا گیا۔ اس قتم بندی کا اطلاق آسٹریلوی مسلمانوں اور عیسائیوں پر بھی کیا گیا۔ایک اور طریقِ کارممالک کی قتم بندی کفر گوئی کے بارے میں مضبوط ' درمیانهٔ اور' کمرور' رویے رکھنے والے ممالک کے طور برکرنے کیلئے اختیار کیا گیا اگر ایک ملک میں جارسے چھ بیانات بلند کی ذیل میں آئے ۔ تواسے تُفر گوئی کے بارے میں مضبوط رُجانات ر کھنے والا ملک قرار دیا گیا۔ اگر کسی ملک نے جارہے چھ بیانات کیلئے درمیانہ کاسکور حاصل کیا تو اسے ٔ درمیانہ ٔ قرار دیا گیااورا گرچار سے چھ بیانات کیلئے کسی ملک کاسکور ْپست ٔ تھا تو اُس کو ْ کمزور ْ کفرگوئی کے رویوں کا حامل سمجھا گیا۔اس طریقِ کار کے اطلاق سے حاصل شدہ نتائج نے بیظا ہر کیا کہ ترکی اور قزاقستان کے ہاں، کمزور، ایران کے ہاں، درمیانہ، اورمصر، یا کستان، انڈونیشیا اور ملائشیا کے ہاں'مضبوط' کفرگوئی سے متعلقہ رویتے تھے۔آسٹریلوی مسلمانوں کے کفرگوئی کے بارے میں درمیانۂ اور آسٹریلوی عیسائیوں کے محرور رویے تھے۔

كفرگوئى سے متعلقه رؤياور مذهب يرستى:

کفر گوئی (کی ممانعت) ہراس جگہ موجود ہوتی ہے جہاں ایک منظم مذہب ہوتا ہے۔ یہ ایسے اقد امات کیلئے ایک طاقتور اور منظم روک ہوتی ہے جے معتقدین (مقدّ سات) سے متعلقہ عقائد کو تباہ کرنے والا سمجھتے ہیں۔ کیا اس کا مطلب یہ ہے کہ کفر گوئی سے متعلقہ رویوں کی شدّ ت مذہب پرستی کی سطح کے ساتھ منسلک ہے؟ مذہب پرستی، ندہبی وفا داری یا خُد اپرستی کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ مذہبی وفا داری کی شدت کو ناپنے کیلئے ،عمرانیاتی تجزیے میں، مذہب پرستی کے مختلف کیانے کشرت سے استعال کئے جاتے ہیں مذہب پرستی کو ناپنے کیلئے ایک وسیعے پیانے پر استعال کے جاتے ہیں مذہب پرستی کو ناپنے کیلئے ایک وسیعے پیانے پر استعال

مسلم فرنهن 77

کیاجانے والا نقطۂِ نظر شارک اینڈ گلاک (1968) گلاک (1962) کی طرف سے تجویز کیا گیا۔ اُن کا نقطۂ نظر مذہب پرتن کی تصورسازی ایک ایسے کثیر الجہات مظہر کے طور پر کرتا ہے جو پانچ جہات پر مشتمل ہے یعنی نظریاتی ، رسو ماتی ، فکری ، تجرباتی ، اور نتائجی ۔ مُسلم مذہب پرتن کے اپنے مطالعے میں میں نے اس نقطۂ نظر کا ایک ترمیم شدہ متن استعال کیا جس کے بہت مفید نتائج نکلے (حسن 2003)۔ ان جہات کو قابلِ لحاظ طور پر ایک دوسرے سے باہم متعلق بھی پایا گیا۔

اس باب کوشاریات سے بوجھل نہ بنانے کیلئے میں یہاں مذہب پرتی کی صرف ایک جہت کی اقدار کواستعال کروں گا۔ میرے مطالع میں اس جہت کا نام نظریاتی 'رکھا گیا تھا۔ یہ سٹارک اینڈ گلاک کی فکری جہت سے مطابقت رکھتی ہے اور اُن بنیادی عقائد کا حوالہ دیتی ہے۔ جن کی ایک نہ بی انسان سے توقع رکھی جاتی ہے اور اکثر ان سے وابستی کا تقاضا کیا جاتا ہے۔ اس باب کے مقاصد سے بیجہت واضح طور پر برکی ہے کیونکہ بیان بنیادی فرہبی عقائد کے علم کا حوالہ دیتی ہے جو کسی شخص کو بطور ایک مذہب پرست کے رکھنے چاہیں۔ عقائد کی ساختوں کو ضانتی 'مقصد کی اور نفاذی عقائد میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلی تھم کے عقائد وجو در بانی کی یقین دہانی اور اس کے کردار کی تعریف کرتی ہے اور اس مقصد کے حوالے سے صاحب یقین کے کردار کی تعریف کرتی ہے اور اس مقصد کے حوالے سے صاحب یقین کے کردار کی تعریف کرتی ہے اور اس کے تعریف کرتی ہے اور اس کے اخلاقی بنیادہ ہیا کرتی ہے۔ (سٹارک اینڈ گلاک 1968)

یہ بات واضح ہونی چا ہے کہ فدہب پرتی کی اس جہت کے تعلق کا اس بات پر براہِ راست اثر ہوتا ہے کہ آیا کوئی خاص اقد امات کفر گوئی سے متعلقہ ہیں یانہیں۔اس چیز کو ذہن میں رکھتے ہوئے، میں اس بات کی تحقیق کرنے کیلئے کہ آیا فدہب پرتی کی سطح کا تعلق کفر گوئی سے متعلقہ رویوں کے ساتھ ہے یانہیں،نظریاتی جہت سے متعلق اپنے فدہب پرتی کے جائز ہے کے نتائج کو استعال کروں گا۔جدول 2 میں پیش کئے گئے نتائج یہ ظاہر کرتے ہیں کہ فدہب پرسی کی سطح کا کفر گوئی سے متعلقہ رویوں کی مضبوطی کے ساتھ بہت مضبوط تعلق ہے۔

### ند هب، جدیدیت اور گفر گوئی:

اس باب کے پہلے جھے میں، میں نے عمرانیات میں جدیدیت اور مذہب کے درمیان تعلق کے بارے میں نظری تشریحات کا جائزہ لیا ہے۔ بنیادی دلیل کو دُ ہرایا جائے تو: عمرانیاتی نظریے کے مطابق جدیدیت کے حالات مذہب کی بڑھتی ہوئی سیکولرسازی اور مجکاری کی طرف

لے جاتے ہیں۔ نتیجۂ جدید معاشرے میں مذہب بتدریج اپنی مناسبت اورعوامی اثر کھوتا چلاجاتا ہے۔ میں نے اس عمل کی حرکیات کا خاکہ قدرت تفصیل سے تعارفی حصے میں پیش کیا تھا۔ میں نے بی بھی استدلال کیا ہے کہ لوہ مین نے اپنے نظری کام میں جدید معاشروں میں مذہب کے کردار کاایک زیادہ باریک بیں اور مفید تجزیہ پیش کیا ہے۔ اگر ہم وسیع پیانے پر اختیار کئے جانے والے اس نقطر نظر کی پیروی کریں کہ جدیدیت کے اثر کے تحت مذہب اپنی مناسبت اورعوامی الرُ کھودیتا ہے، تو پھر بیاستدلال کیا جاسکتا ہے کہ جدید معاشرے میں کفر گوئی کے بارے میں رويوں كومكنه طور بر كمزور مونا چاہيے۔اس موضوع كا كھوج لگانا، بغير موزوں طور برمنعقدہ عمرانياتی مطالعے کے بہت مشکل ہے۔ایسے مطالعے کی عدم موجود گی میں کیا کوئی ایسی شہادت ہے جسے اس ام کاچائزہ کینے کیلئے استعال کیاچاسکے؟ میں انسانی ترقی کے اشارے ایکے ڈی آئی (HDI) کواستعال کرے ایبا کرنے کی کوشش کروں گا۔ ایک ڈی آئی (HDI) ایک ایبامرکب اشار ہیہ ہے جو یواین ڈی ٹی کی انسانی ترقی کی سالانہ رپورٹ میں شائع کیا جاتا ہے۔ بیہ متعدد اشارہ نما استعال کر کے طبعی انسانی اور ساجی سرمائے کے جدید معاشروں میں معیار کونا پتا ہے۔ اگرچہ بیمثالی یا نقائص سے پاک اشارینہیں ہے لیکن بیاند ہے جے آج کل جدید معاشروں کو ان کے اندر انسانی زندگی کے معیار کی درجہ بندی کرنے کے مفہوم میں اور ساجی تجویے میں وسیع پہانے پراستعال کیا جاتا ہے۔2002 کی انسانی ترقی کی رپورٹ (پواین ڈی پی 2002) سے اخذ کردہ اس باب میں شامل کردہ مما لک کیلئے ایج ڈی آئی اقد ارکوجدول 2 میں بھی شامل کیا گیاہے۔

جدول6.2 منتخب مما لک میں گفر گوئی سے متعلقہ روپے، ندہب پرستی اور انسانی ترقی

| جديديت اانساني   |              | کفرگوئی سے متعلقہ | ملک         |
|------------------|--------------|-------------------|-------------|
| ترقی کااشاریها۱۱ | مذهب پرستی۱۱ | رویےا             |             |
| 734              | 57           | کمزور             | <i>ژ</i> کی |
| 765              | 4            | کمزور             | قزاقستان    |
| 719              | 59           | در میانه          | ايران       |

| 648 | 89 | مضبوط            | مصر       |  |
|-----|----|------------------|-----------|--|
| 499 | 96 | مضبوط            | پاکستان   |  |
| 682 | 83 | مضبوط            | انڈونیشیا |  |
| 790 | 88 | مضبوط            | ملائيشيا  |  |
| 939 |    |                  | آسريليا   |  |
|     | 87 | درمیانه<br>کمرور | ملم       |  |
|     | 41 | کمزور            | عيسائی    |  |

۔ کفرگوئی ہے متعلقہ رویوں کا اشار یہ میرے غیرمطبوعہ جائزے کے اعدادوشار سے تیار کیا گیا۔طریق کارکی تشریح کیلئے دیکھئے متن۔

اا۔ ندہب پرسی اُن بنیادی عقائد کے علم کی طرف اشارہ کرتی ہے جن کا حامل ہونے کی ایک مسلمان کو ضرورت ہے اور عیسائیوں کی صورت میں عیسائیت کے بنیادی عقائد سے وابستگی کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔مصر، پاکستان، انڈونیشیا، اور قراقتان کیلئے اعدادوشار (2003) حسن کی طرف سے ہیں اور ترکی، ایران، اور ملائشیا کیلئے غیر مطبوعہ جائزے کے اعدادوشار سے۔آسٹریلوی مسلمانوں اور عیسائیوں کیلئے اعداد وشارحسن غیر مطبوعہ جائزے کے اعدادوشار کو حاصل کرنے کیلئے استعال کئے گئے طریق کارکیلئے ویکھئے حسن (2002)۔

III۔ انسانی ترقی کااشاریہ یواین ڈی پی(2002) سے ہے۔

ملائشیا کے استثنا کے ساتھ، عمومی رُ بھان ایسے ظاہر ہوتا ہے کہ کم ترایج ڈی آئی رکھنے والے ممالک کے ہاں ندہب پرستی کی بلندسطے اور شدید کفر گوئی سے متعلقہ رویوں کی طرف رُ بھان ہے۔ یہ رُ بھان اس دلیل کی جمایت کرتا ہوا محسوس ہوتا ہے کہ اگر ہم آجی ڈی آئی کو جدیدیت کا نیابت پیانہ مجھیں تو پھر جدول 2 میں پیش کیا گیا رُ بھان، جدیدیت اور مذہب کے درمیان تعلق کے بارے میں عمرانیاتی قیاس کی جمایت کرے گا۔

### بحث اورمفاتهم:

جدول2میں دیئے گئے اور اوپر بیان کئے گئے نتائج مذہب برسی اور جدیدیت کے

مسلم فرنهن 80

درمیان تعلق کے بارے میں دوممکنہ رُ بھانات کا پید دیتے ہیں، پہلا رُ بھان جس کا اظہار ملائشیا کے علاوہ تمام ممالک نے کیا ہے ہہ ہے کہ ای ڈی آئی کا تعلق نہ ہبی شدت کے ساتھ منفی ہے۔ یہ رُ بھان پارس، برجر اور دوسروں کے عمرانیاتی نظریات جیسا کہ وہ اس باب کے تعارفی حصے میں بیان کئے گئے ہیں، کی طرف سے پیش کئے گئے تعلق کے ساتھ ہم آ ہنگ ہے۔ دوسرارُ بھان ملائشیا کی خاصیت ہے جہاں جدیدیت کی سطح مثبت طور پر فدہب پرستی کی شدت کے ساتھ وابستہ ہے۔ اس کی ایک مناسب وجہ یہ ہوگتی ہے کہ ملائشیا کی آبادیات دوسر ہمالک سے مختلف ہے۔ تقریباً میں ایک مناسب وجہ یہ ہوگتی ہیں۔ یہ معاشی ساٹھ فی صد ملائشیائی آبادی مسلم ملائیوں پرششمل ہے اور اُن میں سے باقی ماندہ غیر مسلم ہیں اور زیادہ تر چینی ہیں۔ یہ معاشی عدم مساوات ملائشیا کیلئے آئی کی کا بلندتر سکور پیدا کرنے میں ایک عامل ہوسکتا ہے۔

اس دوسرے رُدجان کی ایک اور مناسب توجیہہ یہ ہوسکتی ہے کہ ملائشیا میں نسلی تنوع اور ملائیوں اور غیر ملائیوں کے درمیان معاشی ناہمواریاں اس تعلق میں ایک قابلِ لحاظ عامل ہوسکتا ہے۔دوسر نے نسلی گروپوں کے برعکس، ملائی اسلام کواپنی نسلی شناخت کے بیان کرنے والے ایک پہلو کے طور پر استعال کرتے ہیں۔اس کا ایک نتیجہ اُن کے اندر فرہبی حسیت کی بلند ترسطے ہوسکتی پہلو کے طور پر استعال کرتے ہیں۔اس کا ایک نتیجہ اُن کے اندر فرہبی حسیت کی بلند تر مرحوں ہے، جس کی عکاسی اُن کی بلند تر فرجب پرستی میں ہوتی ہے۔ یہ توجیہات محض کچھے موز وں توجیہات کے طور پر پیش کی گئی ہیں اور ملائشیائی صورت حال کی تسلی بخش توجیہہ کیلئے زیادہ مرکز شخصیت کی ضرورت ہے۔

ندہب پرستی اور کفر گوئی سے متعلقہ رویوں کے درمیان تعلق مثبت ہے اور عمرانیاتی نظر یے سے ہم آ ہنگ ہے۔ لیکن یہاں پھرایران کی دلچسپ مثال ہے جو ایک مختصر تجرے کی اجازت دیتی ہے۔ ایران ایک اسلامی جمہوریہ ہے اور اس باب میں جائزہ لئے گئے مسلم عمالک میں سے یہ وہ واحد ملک ہے، جس میں فد ہب ریاست اور معاشر ہے کے معاملات میں ایک غالب کر دار اواکر تا ہے۔ ان حالات میں آ دمی یہ توقع کرسکتا تھا کہ فد ہب پرستی کی سطح اور کفر گوئی سے متعلقہ رویوں کی ھڈت دونوں اس جدول 2 میں دیئے گئے اعداد و شارسے کہیں زیادہ شدید ہوگی۔ اس غیر متوقع نتیج کی ایک مکنہ یہ توجیہ ہو سکتی ہے کہ ادار اتی تشکیلات، فرہی اداروں کے عوامی اثر ات اور ذاتی فد ہب پرستی کے نمونوں کی شکیل کرنے میں ایک ایم کر دارادا کرتی ہیں۔ حیال کہ میں نے کہیں اور بحث کی ہے، ایس اداراتی تشکیلات ہیں جن میں فد ہب

مسلم ذهن 81

ریاست کے ساتھ مخلوط ہوجاتا ہے ذہبی اداروں میں عوامی اعتاد کم ہونے کی طرف مائل ہوجاتا ہے، جوذاتی سطح پر بھی فدہب پر بتی کے اظہارات کو متاثر کرسکتا ہے (حس2002, 2002)۔ دوسر کے نفظوں میں، اسلامی ریاست کی موجودگی، جیسا کہ ایران کی مثال میں ہے، ذاتی سطح پر فدہب پر بتی پر نیچے دہانے والے اثر کی حامل ہوسکتی ہے۔ ایک الی سیکولر ریاست کی موجودگی، جس میں فدہب پر بتی کی ایک بلندر سطح جس میں فدہب اور ریاست علیحدہ اور ممتاز جگہیں رکھتی ہیں، ذاتی فدہب پر بتی کی ایک بلندر سطح پیدا کر سکتی ہے۔ یہ اُس وقت واقع ہوسکتا ہے جب فدہبی ادارے الی ریاست کے خلاف مزاحمت کے خلاف مزاحمت کے حکور پر کام کریں جوآ مرافہ ہواور سیاسی جواز کے فقدان کا شکار ہو۔ دوسر کے فظوں میں، جیسا کہ کو ہ مین نے اشارہ کیا، جب فدہب جدید معاشر سے میں ایک مضبوط عملی کردار ادا کرتا ہے تو اس کا عوامی اثر بڑ ساتھ ہو افرادی سطح پر بھی بلند تر سطح کی ذاتی فدہبی وفاداری پید کرسکتا ہے۔ (دیکھیے حسن 2003 اور بے 1997)۔

ایک مسلم معاشرے میں کفر گوئی اور مذہب پرستی کی سطے کے درمیان مضبوط تعلق کا ایک اور عمرانیاتی مفہوم بھی ہے۔ گیلز (1994) کے مطابق مسلم معاشرے میں مضبوط مذہب پرستی، شہری معاشرے کی بجائے اسلامی فرقہ واریت کو تقویت دینے میں معاون ہوتی ہے۔ یہ نظر اسلام کے علما اور مسلم معاشرے کے اندر کافی متنازعہ ہے۔ مثال کے طور پر لیوس (1993): پائیس کے علما اور مسلم معاشرے کے اندر کافی متنازعہ ہے۔ مثال کے طور پر لیوس (1993): پائیس (2002): ہنگنگن (1993) بھی ایسے ہی خیالات رکھتے ہیں۔لیکن دوسرے علما جیسا کہ ابراہیم (1998)، کمالی (2001)، نوریس اینڈ اِنگل ہارٹ (2003) اور کیفیز (2001) س خیال کی تحق سے مخالفت کرتے ہیں، یعنی اسلام اور شہری معاشرہ غیرمطابق ہیں۔

جیسا کہ گیلز (1994) کی طرف سے اشارہ کیا گیا، اگر شہری معاشرے میں قوت اور پخ نظریاتی تکثیریت کا ایسا تصور ہے، جوریاست کے مرکز کی اداروں کو معاشرے میں قوت اور پخ پراجارہ داری قائم کرنے سے روکتا ہے، تو پھر یہ استدلال کیاجاسکتا ہے کہ فہبی روایت پرشی (جیسا کہ شدید فہ ہب پرشی سے منعکس ہوتی ہے) ایک صحت مندشہری معاشرے کے کام کرنے میں ایک رُکاوٹ بن سکتی ہے۔ آدمی یہ دلیل دے سکتا ہے کہ پاکستان میں فہبی اقلیتوں کو کفر گوئی سے متعلقہ اور روایتی فہبی اعتقادات کے دوسرے مشتقات کی وجہ سے دی جانے والی سزائیں پاکستان میں نسبتا کمزور شہری معاشرے کی نشاندہی کرتی ہیں۔ اسی طرح ایران میں خواتین کے لباس کے ضا بطے سے متعلق قوانین کا نفاذ اور ساتھ ہی ساتھ مقدس متون کو پڑھنے کے مخصوص مسلم ونهن 82

خطوط سے مطابقت کیلئے دباؤ بھی شہری آزادی اورانسانی حقوق پرایک قدغن ہے۔

یہ استدلال بھی کیا جاسکتا ہے، کہا گرشہری معاشرے کے وجود کیلئے اہم شرط بیہ ہے کہا یک
ایسا آزاد عوامی دائرہ ہونا چاہیے، جونسبٹاریاست سے خود مختار ہواور جس کا جواز اصولی طور پر محفوظ ہوتو پھر مسلم معاشروں کے تاریخی اور ساتھ ہی ساتھ ہم عصر متغیرات ان شرا لکا کے عناصر کا اظہار کرتے ہیں۔ اس کی سب سے مرئی نمائندگی علا کی حیثیت کی ہے۔ (اسلامی علا اور اساتذہ کی ) اور حائی قدم کے مسائل کے ایک وسیع دائر ہے ہیں عوامی رائے کو متاثر کرنے کیلئے اُن کی منبر تک رسائی عالمگیر طور پر مسلمہ ہے۔ سیاسی تصورات کی نشروا شاعت اور اُن کو جائز قر اردینے ، دوسروں کو ناجائز قر اردینے ، دوسروں کو ناجائز قر اردینے ، دوسروں کی قسمت اور بقا، پاکستان ، انڈو نیشیا فلسطین ، ملائشیا، لبنان اور حالیہ تاریخ میں سیاسی لیڈروں کی قسمت اور بقا، پاکستان ، انڈو نیشیا فلسطین ، ملائشیا، لبنان اور الجیریا میں منبر کے ذریعے علیا کی سرگرمیوں سے شدید طور پر متاثر ہوتی ہیں ، اور اب برطانوی۔ امریکی مقبوضہ عراق میں واقع ہونے والی پیشرفتوں سے واضح ہے۔

علاء دریاستی پالیسیوں کو بھی مارکیٹ (بازار) تک اپنی رسائی کے ذریعے متاثر کرسکتے ہیں۔ لہذا یہ استدلال کیا جاسکتا ہے کہ اسلام میں فدہبی نظر بے کے عناصرا یک خاص قتم کے آزاد اور مضبوط شہری معاشر ہے وجود کو بھی سہارا دے سکتے ہیں۔ ایران میں انہی طریق ہائے عمل کے ذریعے، ریاست کی فدہبی نوعیت اور حکمران اسلامی پارٹی کی رجعت پسندی کے باوجود، الیم قابل ذکر پیشرفتیں ہوئی ہیں، جنہوں نے، پیشہ درانہ تظیموں، خواتین کی تظیموں اور شیعہ اسلامی فتابیت کے اصلاح پسند عناصر اور حکمران جماعت کی طرف سے سیاسی فعالیت پسندی کی طرف سے سیاسی فعالیت پسندی کی سکتے دروازے کھول دیتے ہیں۔

اختام کرتے ہوئے، جدیدیت، جدید معاشرے میں مذہب کے کردار کی تھکیل میں ایک قابلِ لحاظ کردار اداکرتی ہے بیسکولرسازی میں اضافہ کرنے اور ساتھ ہی ساتھ مذہب کے کردار کو دوبارہ زندہ کرنے میں معاون ہے۔ تج بی شہادت کو استعال کرتے ہوئے میں نے متعدد اسلامی ممالک اور آسٹریلیا میں جدیدیت، مذہب پرستی، اور کفر گوئی کے درمیان تعلق کا کھوج لگایا ہے۔ اس باب نے مسلم ممالک میں جاری وساری مذہبی روایت پرستی کے عمرانیاتی مفاجیم کا اور خاص طور پرایک صحت مندشہری معاشرے کے کام کرنے کیلئے اس کے مفاجیم کا بھی کھوج لگایا ہے۔

#### باب7

# پرده، پدرسری اورعرّ ت کیلئے قل

باب2 میں جائزہ لی گئی شہادت نے، جدید سلم حسیت میں گہرائی میں جاگزین زن بیزار اور پدرسری رویوں کی نشاندہی کی ہے اسلامی لباس کے ضابطے کی خواتین کی طرف سے پابندی پر شدید زور، ملائشیا، انڈونیشیا پاکستان، مصراور ایران میں واضح طور پر نمایاں تھا۔ یہ عورتوں کے معاملے میں اخراجی اقد امات کیلئے شدید حمایت کی علامت تھا۔ شدید زن بیزاری اور پدرسری رویوں کی شہادت اور عورتوں کی جنسی کشش کے بارے میں جنونی سحرز دگی کا بھی ذکر کیا گیا۔ عورتوں کو جنسی طور پر برا محیختہ اور شہوانی نوع اور فتنہ کا ایک مضبوط ذریعہ سمجھا جاتا ہے، جواس طرح مردوں کی حفاظت کیلئے علیحہ گی کا تقاضا کرتا ہے۔ یہ خیالات نہ صرف عورتوں کیلئے بلکہ مردوں کیلئے بھی ذلت آ میز اور تو بین آ میز ہیں۔ یہ باب زیادہ تفصیل سے باب 2 میں عورتوں اور صنفی مسائل کے بارے میں کھوج لگائی گئی خصوصی شہادت کا جائزہ لے گا اور ان مسائل کی پیش رفت کیلئے ایک تاریخی تناظر بھی مہیا کر ہے گا۔

مسلم معاشرون میں صنفی مسائل: تاریخی تناظر:

اسلام کے بہت سے اسلامی اور مغربی علما کیلئے خواتین کا رُتبہ کردار اور حیثیت ،مسلم معاشروں کے اہم امتیازی پہلو ہیں، جوانہیں ان کے مغربی متقابلین سے علیحدہ کرتے ہیں۔ مغرب میں بہت سے لوگ مسلم معاشرے میں عورتوں کی حیثیت کو اسلام میں اُن کے جرک علامت سمجھتے ہیں۔ (الیس پوزیئو 1995، صفحہ 5 آرم سٹرا نگ 1993 صفحہ 184) علاوہ ازیں مید استدلال کیا جاتا ہے کہ اسلام میں صنفی تعلقات بنیا دی طور پر اس کی عربی اصل کی طرف سے تشکیل دیئے ہیں۔ تاہم اگر چہ میرچے ہے کہ اسلام اپنے عربی اصل کی اثرات کا حامل ہے پنجم جمرگ نے الی مختلف اصلاحات متعارف کروائیں جوائس معاشرے میں خاص طور پر عورتوں کی حیثیت کو تبدیل کرنے والی تھیں (ہیو کی 95 : 1957: رحمان 1968 علی 1970: ابوالفضل 200)

سلم وُبَّن 185

اسلام عربی معاشرے میں عورتوں کے مقام اور حیثیت کو بہتر بنانے کیلئے وسعت یذیر قانونی، مٰرہبی قانون سازی متعارف کروانے میں اوراُنہیں مردوں کی زباد تیوں ہے محفوظ کرنے میں بہت مد ثابت ہوا قبل از اسلام کے دور میں عرب نے عور توں کے بارے میں ایسے رو یوں کو محفوظ کیا ہوا تھا جو بہنے کی ایجاد کے دور سے پہلے کے دور میں جاری وساری تھے۔ کثرت از دواج ، ایک عام رواج تھا اور اگر چہ طبقہ خواص کی خواتین کو خاصے اختیارا اور احترام حاصل تھے،..... مثال کے طور پر حضرت محمد ۱ کی پہلی بیوی خدیجیاً یک کامیاب اور انتہائی قابل احترام تا جرتھیں ..... لیکن اکثریت غلاموں کے برابرتھی اور اُن کے کوئی سیاسی اور انسانی حقوق نہ تھے۔ مادہ بچوں کے قبل کا وسیع رواج تھا۔خواتین اسلام کوسب سے پہلے چند قبول کرنے والوں میں سے تھیں اور اُن کی آزادی حضرت محمد \ کے''ساجی منصوبے'' کا مرکزی حصہ تھا۔ قرآن نے لڑکیوں کے آل کی تختی سے ممانعت کی اور خواتین کو وراثت اور طلاق کے قانونی حقوق دیئے: اُنیسویں صدی تک بہت سی مغربی خواتین کے پاس اس کے مقابلے کی کوئی چیز نہ تھی۔ قرآن کی متعدد سورتوں میں عورتوں کو واضح طور پرخطاب کیا گیا ہے: ایک الیی چیز جو یہودی یا عیسائی صحائف میں شاذو نادر ہی واقع ہوتی ہے (آرمسٹررنگ1993،صفحہ 184) متعدد قرآنی احكامات ان تبديليول كوعوا مي اورنجي دوائر مين موثر بناتي بين،اجم ترين طور پرعورت كي مكمل شخصيت كوشليم كرتے ہوئے (علاق-1970:55-1970) رمسرانگ 1993، باب5)۔ رحمان قرآن كى طرف سے متعارف کروائی گئی اصلاحات کا ایک عمومی جائزہ پیش کرتے ہیں:

" قرآن نے عورت کے مقام کو مختلف جہات میں بہت زیادہ بہتر بنایا لیکن سب سے زیادہ بنیز بنایا لیکن سب سے زیادہ بنیادی بدامر ہے کہ عورت کو ایک مکمل شخصیت عطا کی گئی۔ از واج (شوہر اور بیویاں) ایک دومر دکوائس ووسرے کے "لباس" قرار دیئے گئے ہیں :عورت کومر دیروہی حقوق دیئے گئے ہیں جومر دکوائس کی ہوی پر ہیں: سوائے اس کے کہ مرد، کمانے والا شریک ہونے کی حیثیت سے ایک درجہ بلند رہے۔ لامحدود کثر سے از دواج کوئی سے باضابطہ بنایا گیا اور بیویوں کی تعداد کو چارتک محدود کردیا گیا، اس استائی شق کے ساتھ کہ اگر کوئی شوہر بید ڈرمحسوں کرے کہ وہ زیادہ بیویوں میں انصاف نہیں کرسکے گا، تو اُسے صرف ایک بیوی سے شادی کرنی چا ہیں۔ اس سب کے اندراس عام اصول کا اضافہ کر دیا گیا کہ " تم اپنی بیویوں کے اندرانساف کرنے کے قابل بھی نہ ہوسکو گئا ماصول کا اضافہ کر دیا گیا کہ " تم اپنی بیویوں نہ ہو۔ (قرآن 1881) ہے ان بیانات کا خواہ (تم ایسا کرنے کے) گئے ہی خواہ شمند کیوں نہ ہو۔ (قرآن 1881) ہے) ان بیانات کا

مسلم ذنهن 86

مجموعی طور پر منطقی نتیجہ، معمول کے حالات کے تحت کثرت از دواج پر پابندی لگانا ہے۔ تاہم ایک پہلے سے موجود ادارے کے طور پر کثرت از دواج کوقانونی سطح پر قبول کرلیا گیا۔ ان واضح ہدایت خطوط کے ساتھ کہ جب بتدریج ساجی حالات مزید سازگار ہوجائیں تو وحدت زوج کو متعارف کروایا جاسکے گا۔ بیاس وجہ سے ہے کہ کوئی بھی مصلح جو کامیاب ہونا چاہتا ہے، حقیقی صورت حال کو نظر انداز کر کے محض خیالی بیانات جاری نہیں کرسکتا۔ لیکن بعد میں آنے والے مسلمانوں نے قرآن کے ان ہدایتی خطوط کو مدنظر نہیں رکھا اور در حقیقت اس کے مقاصد کو پس پشت ڈال دیا۔ قرآن کے ان ہدایتی خطوط کو مدنظر نہیں رکھا اور در حقیقت اس کے مقاصد کو پس پشت ڈال دیا۔ (حجم 1966:3)

دوسر کے علیا نے بھی ایسی ہی آراء دی ہیں کیونکہ حضرت جھڑنے انسان دوسی، مساوات انسانی، سیاجی اورسیاسی انصاف، نیکی اور سالمیت پر پٹنی اسلامی تحریک قائم کرنے کی کوشش کی، لہذا اسلامی علیا کے ہاں اس بات پر عمومی اتفاق رائے ہے کہ خوا تین اور بچوں کے مقام کی بہتری اور حفاظت حضرت محمد کے ''سیاجی منصوب'' میں ایک اہم قدم تھا۔ (رجمان 1966، لیوی مناظت حضرت محمد کے ''سیاجی منصوب'' میں ایک اہم قدم تھا۔ (رجمان 1966، لیوی 1957، واٹ 1955، مریشی 1989)۔ تاہم قرآنی احکامات کی پیندیدہ بفظی، بلاسیاق وسباق، اور غیر تاریخی تعییرات کے ذریعے، مسلمان علماء اور حکمر انوں کی اکثریت نے ان اصولوں کی بیروی کرنے اور انہیں پروان چڑھانے کی بجائے ان پر پانی پھیرنا زیادہ پیند کیا (رجمان 1966، مریشی 1968، ابوالفضل 200)۔ جیسا کہ عیسائیت میں ہوا فدہب کو بعد میں اُن لوگوں نے اغوا کرلیا جنہوں نے مقدس متون کی تعیس اس انداز سے کی جومسلم خوا تین کیلئے منفی تھا از آرمسٹرانگ 1993، ابوالفضل 200)

تیرهویں صدی کے ایک قابلِ احترام سُنی عالم بیضاوی نے اس رُ جھان کا اظہار کیا جب اُس نے بیدرجہ بندی شروع کی کہ مرد کن کن طریقوں سے عورتوں سے برتر ہیں۔ بیضاوی کے مطابق اللہ تعالی نے ایک صنف کو دوسری پرتر جیج دی ہے:

'' زبنی صلاحیت اور اچھے مشورہ کے معاملے میں ، اور اُن کی فرائض کی ادائیگی کیلئے قوت کے معاملے میں ، اور اُن کی فرائض کی ادائیگی کیلئے قوت کے معاملے میں ۔ الہذا مردوں تک محدود کردی گئی ہیں: مذہبی قیادت ، ولایت ، زیارت کی رسومات ، قانونی عدالتوں میں شہادت دینا ، مقدس جنگ کے فرائض ، جمعہ کے دن مسجد میں نماز پڑھنا وغیرہ ، اُنہیں سرداروں کے انتخاب : وراثت میں بڑا حصہ لینے ، اور طلاق کے معاملے میں صوابد بدکا استشاحاصل ہے۔ (بیضاوی بحوالہ لیوی میں بڑا حصہ لینے ، اور طلاق کے معاملے میں صوابد بدکا استشاحاصل ہے۔ (بیضاوی بحوالہ لیوی

(1957:9

بیضاوی کی آرااورنتائج مقدّس متون کی پیندیده خواندگی اور پیندیده تعبیر پر پنی تھے جنہوں نے قرآن کے فکری پیغام کونظرانداز کیا۔ (رحمان 1982)

ایک دوسرے مسلمان عالم، شخ محمد حسنین مخلوف نے، جواسلامی قانون پرسند ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں، جون 1952 میں فتو کی جاری کیا، یہ اعلان کرتے ہوئے کہ (اسلامی ساجی نظام کے ہاں) عورت کی پیدائش طور پرغیر موزوں نوعیت کومدِ نظرر کھتے ہوئے اسلامی ساجی نظام کے پاس عورتوں کو ووٹ یا پارلیمنٹ میں فتخب ہونے کاحق دینے کا کوئی اختیار نہیں ہے (اسلامک ریویو الگستہ 1952) جیسا کہ لیوی میں حوالہ دیا گیا 9: 1957)

جنوبی ایشیائی عالم نے اسلامی معاشرے میں عورتوں کے احکام اور حیثیت کے بارے میں ایسے ہی اعلانات کئے۔اُس نے پیغمبر کی طرف منسوب ایک حدیث کا حوالہ دیا''وہ لوگ جو اینے معاملات عورت کے سپر دکریں گے بھی خوشحالی نہیں یا کیں گے۔''

. (صحیح البخاری9.18 بحوالہ مودود کی17-1797) اور اُن لوگوں کیلئے عذاب کی وعید دی جواُن لوگوں پر ناز ل ہوگا جومعاملات کوعورت کے ہاتھ میں دیں گے۔

'' پچھ قوموں نے عورتوں کومردوں پر حکمران کا درجد دیا ہے، کین کسی قوم کی کوئی الیی مثال نہیں ملتی جس نے نسوانیت کو اس طرح کا درجہ دیا ہوا در پھر ترقی اور تہذیب کی سٹر ھی پر کوئی اعلیٰ مقام حاصل کیا ہو۔ تاریخ کسی الیی قوم کاریکارڈ پیش نہیں کرتی جس نے عورت کو اپنے معاملات کا حکمران بنایا ہوا در پھر غیرت اور وقار حاصل کیا ہو یا کوئی امتیاز والا کارنامہ سرانجام دیا ہو (مودود 1987:1105)

مراکشی ماہر عمرانیات فاطمہ مرئیسی اور اسلامی فقیہ خالد ابوالفضل نے عورتوں اور اسلام پر
اپنے کام میں اس حدیث کی سند سے اختلاف کیا ہے اور بڑی ذہانت سے بیاستدلال کیا ہے کہ
اس کا استعال اس بات کی واضح مثال ہے کہ کس طرح اسلامی علما نے، جوتقریباً ہمیشہ مردوں کی
بیں اور جنہوں نے ہمیشہ حکمران طبقات سے گہرے تعلقات کا لطف اُٹھایا ہے، مردوں کی
چودھراہٹ اور کنٹرول کوئین بنانے کیلئے مقدّس متون کومشخ کیا ہے (مرئیسی 1989، باب 3،
ابوالفضل ابواے اور 7)

بیضاوی مخلوف اورمودودی جیسے علما کی طرف سے کی گئی مقدس متون کی تعبیرات کے گرد

اُ بھرنے والے تعبیری حلقوں نے ، عورتوں کے متعلق عام آ دمی کے نظریات اور رویوں کو تشکیل دیا ہے۔ وہ عورتوں کے بارے بین عام طور پر پائے جانے والے خیال کا اظہار کرتے ہیں کہ وہ ایسے انسان ہیں جوعوا می فرائض کیلئے نااہل اور ناموزوں ہیں۔ دوسرے علمائے اسلام کی طرح اُن کے ہاں بھی عورت کی آزادی اور خود مختاری معاشرے کی عام کارکردگی کیلئے ایک مسئلہ پیدا کرتی ہیں، خاص طور پرخاندانی اور از دواجی تعلقات کے سلسلے میں عورتوں کی خود مختاری، خداکی طرف سے مقرر کردہ، قانونی طور پر سلیم شدہ اور تاریخی طور پر نافذ شدہ بیوی کے فرائض سے انحاف بنتی ہے اور لہذا اسے نافر مانی پرمحمول کیا جاسکتا ہے۔ عورتوں کی خود مختاری مردوں کی مراعات کی تلفی کا خطرہ پیداکرتی ہے (ابوالفضل 200، ہیری 1993)

م عصر مسلم ثقافت میں زن پیزار روبوں کی ایک تازہ مثال ایک لبنانی عالم الصادق عبدالرطن الغرياني كي شائع شده كتاب مين ديسي جاسكتي ہے۔ الغرياني كے مطابق: "ايك مسلمان ہوی کوروزے کی عبادت اپنے شوہر کی اجازت کے بغیرنہیں کرنی جا ہے کیونکہ ہوسکتا ہے اُس کا شوہر دن کے دوران اُس کے ساتھ جنسی فعل کرنا چاہتا ہو: ایک عورت کوٹیلیفون برایخ منگیتر کے ساتھ بات نہیں کرنی جا ہے کیونکہ ہوسکتا ہے اس طرح وہ اُسے جنسی ترغیب دے: کسی آدمی سے منگنی شدہ عورت کو اُس کے ساتھ باہر لوگوں میں نہیں جانا جا ہے کیونکہ ہوسکتا ہے وہ أسے ورغلائے: اپنے دُلھا كے ساتھ كار ميں سفركرتے ہوئے، جسے كوئى اور رشتہ دار چلار ہاہو، دلصن كوخوشبونبيس لگانى جايي كيونكه موسكتا ہے وہ ڈرائيوركوجنسى ترغيب دے جوكماس كاشو برنبيس ہے: ایک عورت کو جومسجد میں قرآن پڑھنے کیلئے جانا جا ہتی ہے اپنے باپ کی تعمیل کرنی جا ہے اگروہ اُسے منع کرے، اور باپ کواپنی مخالفت کی کوئی وجہ بیان کرنے کی ضرورت نہیں ہے: ایک الیا شخص جوکسی عورت سے اس ارادے سے شادی کرتا ہے کہ وہ اس سے حظ اُٹھا کر اُسے طلاق دے دے گا کیکن اینے اس ارادے سے اُسے آگاہ نہیں کرتا: تو وہ کوئی گناہ نہیں کرتا اور شادی بالكل جائز ہے: ایک عورت اپنے شو ہر کوجنسی عمل سے انکار نہیں کرسکتی ، سوائے اس کے کہ وہ بیار ہو، اوراینے شوہر کو بغیر کسی مجبور کرنے والے جواز کے اٹکار کرنا شدید گناہ ہے۔ دوسری طرف ایک شوہرایی بیوی کوجنسی عمل سے کسی دجہ سے یا کسی بھی دجہ کے بغیرا نکار کرسکتا ہے: ایک قانونی معاملے کے طور برعورت کی آوازعورہ (ایک الی خفیہ چیز جے سوائے محرم کے سب سے چھیانا ضروری ہو) نہیں ہے، کین اس کے باوجود، اپنی ترغیبی قوت کی وجہ سے، عورت کی آواز سرِ عام یا

هلم ونهن

کسی نجی ماحول میں جہاں بیجنسی ترغیب پیدا کرسکتی ہونہیں سُنی جانی چاہیے: عورتوں کومردوں کے ساتھ عام راستوں پر بھی نہیں ملنا چاہیے اور خواہ عورتوں نے جاب بھی پہنا ہوا ہو۔ اور عورتوں کو بغیر کسی محرم کی ہمراہی کے سفر نہیں کرنا چاہیے۔ عورت کو گم نہیں چبانا چاہیے کیونکہ بیجنسی ترغیب دینے والی چیز ہے: عورت کو کسی شادی میں عورتوں کے سامنے بھی ،خواہ وہاں کوئی مردنہ بھی ہوں۔ رقص نہیں کرنا چاہیے کیونکہ بیجنس کو اُبھارسکتا ہے: عورتوں کے اپنے سرکے بال چھوٹے نہیں کرنے چاہیں کیونکہ بیمردوں کی تقلید ہوگی: تا ہم عورتوں کو کسی قتم کے چرے کے بال صاف کرنا چاہیے، جیسا کہ داڑھی یا مونچیس، کیونکہ ایسا کرنا زیادہ نسوانی ہے، اور کیونکہ ایک عورت کو اپنے شوہر کیلئے جنسی طور پر پُرکشش ہونا چاہیے۔ عورتوں کو جناز وں یا قبرستانوں میں نہیں جانا چاہیے۔ عثر مردول سے تعزیت کرنی چاہیے تا کہ وہ جنسی ترغیب سے گریز کریں۔ (الغریانی نہ ہی غیر مردول سے تعزیت کرنی چاہیے تا کہ وہ جنسی ترغیب سے گریز کریں۔ (الغریانی

ایک انتہائی متند، تاریخی بنیاوی حامل، اور عمرانیاتی آگاہی کی حامل کتاب میں، جواسلامی قانون اور خوا تین ہے متعلق ہے، اسلامی قانون کے ماہر خالد ابوالفضل بہ ثابت کرتے ہیں کہ اور پر بیان شدہ فیصلے اسلامی ذرائع ہے معروضی طور پر متند نہیں ہیں۔ وہ یہ استدلال کرتے ہیں کہ ایسے فیصلے اُس چیز کی ایک مثال ہیں جے وہ ''متن کے غلا استعال کے ذریعے آمریت'' کہتا ایسے فیصلے اُس چیز کی ایک مثال ہیں جے وہ ''متن کے غلا استعال کے ذریعے آمریت'' کہتا دیتی ہے، جوالغریانی جیسے مسلمان علا کو کثر ت سے خدائی مقرر شدہ قانون کی غلا تعبیر کرنے کی اجازت دیتی اور دیتی ہے تاکہ وہ مسلم معاشرے میں عورتوں کے خلاف ناانصافیوں کی اجازت دے حکیس اور اُنہیں جائز قرار دیسکیں۔ وہ یہ ثابت کرتے ہیں کہ اسلامی قانون ابتر علیت، سیاسی نعرہ بازی، اسلامی اور نظریاتی استادوں کیلئے ایک کھیل کا میدان بن گیا ہے۔ اگر اوقات ان علاکے پاس اسلامی دری روایت کی بہت کم طرح کی تربیت ہوتی ہے۔ نیجۂ وہ اسلامی قانون کی انتہائی سادہ اور متشد و احکامات کی صورت میں تفکیل نوکر نے کا رُبجان رکھتے ہیں۔ ان نام نہاد اصلامی تشکیلات کے دری روایت کی بہت کم ورجواز کا حامل اور غیر ترغیبی ضوابط کا ایک مجموعہ بن کے رہ خیس میں اسلامی قانون ایک بہت کم ورجواز کا حامل اور غیر ترغیبی ضوابط کا ایک مجموعہ بن کے رہ کیا ہے، اور بحث مباحث اور فیصلے کے کھلے طریق کار کیلئے ایک مرتبہ ضابطہ کا رہیں رہا۔

گیا ہے، اور بحث مباحث اور فیصلے کے کھلے طریق کار کیلئے ایک مرتبہ ضابطہ کا رہیں رہا۔ اور استعال اس کی وضاحت کرنے کیلئے ، ابوالفضل اُن فقہا کے جاری کردہ فتو گی کی مثال کو استعال کرنا ہے، جن پر دی پر مائٹ کونس کون اور اور ہے جس کے ذری جو کہ سعودی عرب کا سرکاری ادارہ ہے جس کے ذری خوانونی آراکوشائع کرنا ہے۔ یہ تو نونی آراکوشائع کرنا ہے۔ یہ تو اُنونی آراکوشائع کرنا ہے۔ یہ تو اُنونی کی مثال کو استعال کے، جو کہ سعودی عرب کا سرکاری ادارہ ہے جس کے ذری خوانونی آراکوشائع کرنا ہے۔ یہ تو اُنونی کے میں کی دری پر مائی کی مثال کو اسکاری ادارہ ہے جس کے ذری چوانونی کی دری ہو تو اُنونی کی مثال کو اسکاری ادارہ ہے۔ جس کے ذری چوانونی کی مثال کو اسکاری ادارہ ہے۔ جس کے ذری چوانونی کی دری پر مائی کا سرکاری ادارہ ہے۔ جس کے ذری چوانونی کی مثال کو اسکاری ادارہ ہے۔ جو کہ مورو

سلم ذهبن

آرا اکثر ریاست کے سرکاری قانون کی بنیاد کا کام سرانجام دیتی ہیں اور ان کا دوسرے مسلم معاشروں میں وسیع اثر ہوتا ہے۔ بیتمام فقہا عربی بولنے والی دُنیا میں، قانونی اور عام سطح پرخوب معروف ہیں۔ اُس کا تجزیہ سعودی پر مائٹ کونسل کی جانب سے جاری کردہ عورت سے متعلقہ بہت سے فتاوی کا اعاطہ کرتا ہے۔ اپنے تمام فتاوی میں کونسل وہابی مکتب فکر سے تمسک اختیار کرتی ہے۔ ذیل میں سی ۔ آر۔ ایل ۔ اوکی جانب سے جاری کردہ بعض فتاوی دیئے جاتے ہیں:

اس کے جواب میں کہ آیا انگیا کا پہننا اسلامی قانون کے تحت جائز ہے؟ کونسل کے ماہر قانون نے جواب دیا، کہ کچھ خواتین نے یہ تاثر دینے کیلئے کہ وہ ہاتو جوان ہیں یا کنواری ہیں انگیا پہننا شروع کردیا ہے، اور اگرالی صورت ہے توبید حوکہ کی ایک ممنوع تم ہے۔ تاہم اگرایک عورت صحت یا طبی وجو ہات کی بناپرا نگیا پہنتی ہےتو پھراس کی اجازت ہے۔ دوسر لے لفظوں میں اگرانگیاچھاتی کواویراُ ٹھاتی ہے اورنیت دھوکہ ہے تو پھر پیمنوع ہے۔ پیفتو کی اس معروف اسلامی قانون سے اخذ کیا گیا ہے کہ اسلام میں دھوکا ناجائز ہے۔لیکن ایسے لباس کا کوئی ذکر نہیں ہے جیسا كدوه پكريال جومردول كوزياده لمبانظرآنے ميں مدوديق بين يا أن زير جامول كا جوكسى مردكو زبادہ مضبوط الجیثہ نظرآ نے میں مدد دیتے ہیں باایسے لباس کا جوآ دمیوں کوزیادہ وُبلانظرآ نے میں مددویتے ہیں۔ البذا آدمی جیرت میں رہ جاتا ہے کہ اگر یہاں قائم کیا گیا قانونی اصول جسمانی اظہار کی راستی کا ہے تو پھر قانون دان صاحب اس اصول کوکہاں تک لے جانے پر رضامند ہیں۔ سب سے زیادہ دیانتدارانہ جسمانی اظہار عربانی ہوگا۔ تو کیا تمام لباس کو جوغلط یا دھوکہ دہی کا تاثر پیدا کرنے کی طرف لے جائے عُریانی کے حق میں ترک کردینا رائتی آمیز ہوگا؟ اس فتویٰ میں مضم غیرظا ہر کر دہ قدریہ ہے کہ عورتیں فتنے (جنسی ترغیب) کا موجب ہیں۔ لہذاعورتوں کے کام کرنے سے متعلقہ ہر چیز کواس تناظر میں دیکھا جاتا ہے۔عورتوں کو گاڑی چلانے سے منع کرنے میں مضمراصول اس امکان پربٹن ہے کہ بیزنتنہ کی طرف اور اس طرح بُرائی کی طرف لے جائے گا۔ سی آ را مل او کے قانون سازیہ فرض کرتے ہوئے محسوں ہوتے ہیں کہ کوئی چیز جو بُر ائی کے کسی بھی درجے کی طرف لے جانے والی ہوممنوع ہونی چاہیے۔قطع نظراُس احیمائی کے جو گاڑی چلانا یا کسی خاص قتم کالباس پہننا پیدا کر سکتے ہیں،اوراس حقیقت سے قطع نظر کہ ممکنہ برائیوں کے خوف كيليّ قياسي مين، وه يديقين ركھتے ہيں كەعورتوں كوقرباني كا بوجھ أٹھانا چاہئے اوراپنے حقوق كا نقصان برداشت كرنا جاييه\_(ابوالفضل 200،صفحه 172 تا178)

سلم وتهن

سی۔آر۔ایل۔او سے، نماز پڑھتے ہوئے مرد کے آگے سے گزرنے کے بارے میں استفسار کیا گیا۔سی آرایل او نے جواب دیا کہ اگر ایک آ دمی نماز پڑھ رہا ہے اور ایک عورت اس کے آگے سے گزرجاتی ہے بغیر کسی پردے کے جوانبیں علیحدہ کرتا ہو، تو اُس آ دمی کی نماز ساقط ہوجاتی ہے اور اُسے اعادہ کرنا چاہیے۔اس کی حمایت میں سی آرایل اوابو ہریرہ کی طرف سے ایک روایت کا حوالہ دیتی ہے جو یہ بیان حضرت محمد سے منسوب کرتی ہے،

"آ دمی کے آگے سے کسی عورت، گدھے یا کالے کتے کا گزرنا اُس شخص کی نماز کوساقط کردیتا ہے' ایک اور فتوے میں کوسل نے بیقصدیق کی کہ چھ عورتیں بُراشگون ہوتی ہیں اور لہذا اُنہیں طلاق دینا جائز ہے۔اس فتوے کی تائید میں بی پنجبر ۱ کی ایک روایت کا حوالہ دیتے ہیں جو بیان کرتی ہیں،''اگر ہُرےشگون کسی چیز میں وجود رکھتے ہیں تو وہ (بعض) گھروں، عورتوں اور پہاڑی چوٹیوں میں ہوتے ہیں' (ابوالفضل 200،صفحہ 224)۔ بردے کا حکم دینے یا مختلف جنسوں کے آپس میں گھلنے ملنے کی ممانعت کرنے کے تناظر میں حوالہ دی گئی دوسری روایات عورتوں اور شیطان کے درمیان ایک تعلق قائم کرتی ہیں۔مثال کے طور پر پیغمبر سے منسوب ایک روایت دعویٰ کرتی ہے،' ایک عورت شیطان کی شکل میں آتی ہےاور شیطان کی شکل میں جاتی ہے'۔ سی آرامل او کے مید فیصلے واضح طور پرعورتوں کیلئے ذلت آمیز ہیں اور پیغمبر کی اُن روایات یر بینی ہیں جن کا سلسلہ نقول بہت مشکوک ہے: اوائل دور کے علا ابو ہریرہؓ کی روایات اور ایسی متبادل روایات جنہیں مجھی مدنظر نہیں رکھا جاتا کے استناد کے بارے میں غیرمتفق تھے۔ (ابوالفضل 200، صفحات 23-215) ي آرايل اوان رپورٹوں کو واضح طور برعورتوں کی تذکیل یا توہین کرنے کیلئے استعال نہیں کرتی۔ درحقیقت سی آرایل او کے مطابق اُن کے فیصلے عورتوں کو ہر قتم کی ذلتوں سے محفوظ کرتے اور اُنہیں عزت دیتے ہیں۔ بلاشبہ جس انداز سے ی آ رایل اواس کوچیج ثابت کررہی ہے وہ اس بات پرزور دینے سے ہے کہ اسلام، جس کی نمائندگی کرنے کا وہ دعویٰ کرتے ہیں عورتوں کومکمل عزت دیتا ہے اور اُن کی حفاظت کرتا ہے۔ کوسل کے فتوے میں استعال کی گئی رپورٹوں کو بخصوص قانونی معاملات برتکنیکی فیصلے کرنے میں استعال کیا جاتا ہے، تا ہم الی رپورٹوں کو استعمال کرنے کے بعد جوعورتوں اورٹھیکٹھیک علامات کے درمیان ایک تعلق جوڑتی ہیں، سی آرایل اوساجی ساختوں یا نسوانیت کی صنفیات تباہ کُن نتائج کے ساتھو، استعال کرنے میں کامیاب ہے اہم بات رہے کہ پیسب کچھا یک شفقت آمیزنوازش کے انداز

سلم ونهن

سے کیا گیا ہے نہ کہ اعتراف کردہ خباثت سے (ابوالفضل 200، صفحہ 224)

میں ابوالفضل کے کام سے ایک مزیدرائے کا ذکر کروں گا جوفتنہ کے اصول اورعورتوں كے ساتھ اس كے علق كى وضاحت كرتى ہے۔ أن قانونى فيصلوں كا بنيادى پہلو، جوعورتوں برسخت لباس کے ضابطے لا گوکرتے ہیں اور اُنہیں عوامی زندگی سے خارج کرتے ہیں، فتنہ کے تصور یرغیر معمولی بھروسہ ہے۔عورتوں کوفتنہ کی چلنے پھرنے والی اور سانس لینے والی گٹھڑیاں سمجھا جا تا ہے۔سی آ رامل او کےعورتوں سے متعلق فیاو کی ہمیشہ نسوانیت کی ورغلانے کے بارے میں حوالیہ جات شامل کرتے ہیں۔مثال کے طور برغورتیں مسجدوں میں صرف اُسی صورت میں جاسکتی ہیں اگریہ فتنہ کی طرف نہ لے جائے:عورتیں مردوں کو قرآن پڑھتے ہوئے یا خطبہ دیتے ہوئے صرف اُسی صورت میں سُن سکتی ہیں اگر بیفتنہ کی طرف نہ لے جائے :عورتیں بازاروں میں صرف اُسی صورت میں جاسکتی ہیں اگر بید قتنہ پیدا نہ کرے: عورتیں فتنہ کے ڈرسے قبرستانوں میں نہیں جاسکتیں:عورتیں نماز میں اُو چی آواز ہے آمین نہیں کہہ سکتیں کیونکہ فتنہ کا ڈر ہے:عورت اکیلی نماز را معت ہوئے آواز بلندنہیں کر علق اگریے فتنہ کی طرف لے جائے: یہاں تک کہ عورت مرد کوسلام بھی نہیں کر علق اگرفتنہ کا ڈرہو۔ پر دہ اورعورتوں کی علیحد گی فتنہ کے تصور بربنی ہے۔ایسے گلتا ہے کہ اُن قانون سازوں کے ذہن میں یہ بات نہیں آتی جو یہ فیطے تیار کرتے ہیں کہ یہ مفروضہ فتنہ جو ہر کام میں عورتوں کے ہمراہ ہوتا ہے، عورتوں کی کوئی پیدائشی خصوصیت نہیں ہے بلکہ مردول کے ساتھ اختلاط کا نتیجہ ہے۔ عورتوں کومصنوعی طور پرجسم ورغلا ہٹوں کے طور پر بنا کر پیش کرنے سے بیقانون ساز حیا کے اصول کونہیں بلکہ بے حیائی کے اصول کویروان چڑھاتے ہیں۔ بجائے اپنی نگاہیں عورت کی جسمانی خصوصیات سے ہٹانے کے وہ جنونی طور پر نگاہیں عورت برمحض ایک جسم کے طور پرمرکوز کرتے ہیں۔ درحقیقت بیقانون سازعورت کومر دوں کے استعال کی ایک چیز بنا کر پیش کرتے ہیں،اوربیہ بے حیائی کی معراج ہے۔ (ابوالفضل 200،صفح 235-236)

فتنہ کی روایات ایک تجربی حقیقت کو بیان نہیں کرتیں، بلکہ ایک معیار ساز اصول کو بیان کرتی ہیں، یہ کہ والیت ایک تجربی حقیقت کو بیان کرتی ہیں، یہ کہ عور تیں خطر ناک ہیں، اوراس حقیقت سے قطع نظر کہ آیااس کی تجربی طور پر تصدیق کی جاسکتی ہے، آ دمی کواس اصول کو تسلیم کرنا ہے، اس پریقین کرنا ہے اور عمل کرنا ہے۔ ان تاریخی اور ہم عصر تعبیراتی حلقوں نے مسلم معاشروں میں عورتوں کے مقام، کردار اور حیثیت کے متعلق مسلم حسیت کو گہرے طور پر متاثر کیا ہے۔ باقی ماندہ باب اس مسئلے کے تین رُخوں سے متعلق مسلم حسیت کو گہرے طور پر متاثر کیا ہے۔ باقی ماندہ باب اس مسئلے کے تین رُخوں سے متعلق

مسلم ذهن

رویوں اور عملی نمونوں کا جائزہ لیتا ہے۔ یعنی ہم عصر مسلم معاشروں میں لباس کے ضابطوں اور پردے کا، پدرسری نظام کا اور غیرت کے نام پرقل کا۔ پردہ اور خواتین کی گوشہ گیری:

جیسا کہ گزشتہ بحث نے ثابت کیا ہے، زن بیزاری، عورتوں کی علیحدگی اور پدرسری رویے مسلم حسیت میں گہرے جاگزین ہیں۔ یہ پیشرفت بجائے مقدس متون کی، انسانوں کے مفادات کی خدمت کرنے والی ممتنز خواندگیوں کے، اُن کی تحکمانہ خواندگیوں کے ذریعے ہوتی ہے۔ آج کی دُنیا میں یہ پہلواسلامی معاشروں کی مرکزی خصوصیات بن چکے ہیں، جنہوں نے حالیہ سالوں میں مسلم اور مغربی نسوانیت پندعلا کی طرف سے بہت زیادہ تقید کو دعوت دی ہے۔ ان رویوں کا ایک اظہار جو خصوصی توجہ کو دعوت دیتا ہے وہ عورتوں کیلئے مسلم لباس کا ضابطہ اور پردہ ہے۔ آئندہ حصہ پردے کی قشم اور روایت کا ایک عمومی جائزہ دیئے کے بعد، ہم عصر مسلم ممالک میں پردے کے بارے میں رویوں کی تیجر بی شہادت کی رپورٹ دےگا۔

اسلام میں پردے کی ریت اور دوایت کو اسلامی تاریخ اور مقدس کتب کے ساتھ اور ساتھ ہی ساتھ مسلم معاشرے میں قوت اور اقتدار کی حیثیت میں مردوں کے روایت کر دار کے ساتھ منسوب کیا جا سکتا ہے۔ تاریخی طور پر پردہ اسلامی معاشرے کی ایک مروجہ ریت، مکہ میں اس کی قبل از اسلام موجودگی کے نتیج میں بن گئی۔ اس پر عمومی طور پرقبل از اسلام عرب کے شہری علاقوں میں عمل کیا جا تا تھا، کیکن بد وعورتوں میں نہیں جو کہ صحراؤں میں رہتی تھیں۔ حضرت مجمد ۱ کے قبیلے کی خواتین بردے بڑمل کرتی تھیں۔

قبل از اسلام کے مکہ میں غیرشادی شدہ لڑکیوں کیلئے یہ ایک رسم تھی کہ وہ سال میں ایک مرتبہ موز دل' بڑ تلاش کرنے کیلئے عمدہ کپڑے پہن کر بغیر پردے کے ادھراُ دھر گھومتی تھیں لیکن جب ایک مرتبہ شوہر تلاش کرلیاجا تا توبیعورتیں پردہ بحال کرلتیں۔(لیوی 1957)۔

مزید برآن، ابتدائی سالوں میں جب حضرت محمد ۱ درآپ کے پیروکاروں کو ہراس اور تو ہین کا نشانہ بنایا گیا، آپ نے اپنی بیویوں اور بیٹوں کو شناخت اور حفاظت کی خاطر لوگوں میں جاتے ہوئے لیج پردے پہننے کا حکم دیا (مرینسی 1989: ابوالفضل 2001)۔ آپ نے اپنے پیروکاروں کو حکم دیا کہ وہ آپ کے گھر میں آزادا نہ داخل نہ ہوں، اور اپنی بیویوں سے کہا کہ وہ اجنبیوں کے ساتھ پردے کے بیچھے سے بات کریں۔حضرت محمد ۱ نے نجی اور اجتماعی

سلم ذهبن

میدانوں میں مناسب طرزِعمل کیلئے اصول وضع کئے، جن میں عورتوں کواس بات پر آمادہ کرنا بھی شامل تھا کہ وہ اپنے مُسن اور کشش کا اظہار سوائے اپنے شوہروں یا قریبی رشتہ داروں کی موجودگی میں کرنے کے اور کہیں نہ کریں۔اس چیز کا اظہار درج ذیل قر آنی احکامات میں ہوتا ہے:

''مومنین سے کہد دیجئے کہ وہ اپنی نگاہیں نیجی رکھیں اور اپنی شرم گاہوں کی حفاظت کریں،
اور مومن عور توں سے کہد دیجئے کہ وہ اپنی نگاہیں نیجی رکھیں اور اپنی شرم گاہوں کی حفاظت کریں: یہ
کہ وہ اپنے حسن اور بناؤ سنگھار کو ظاہر نہ کریں سوائے اس کے جو (عام طور پر) 'خود سے
ظاہر ہوجائے: یہ کہ وہ اپنی چا دریں اپنے سینوں پر ڈال لیں اور اپنے کشن کوسوائے اپنے شوہروں
اور اینے بایوں کے ..... کسی پر آشکار نہ کریں۔ (قر آن 30-21)

اسلام کی پہلی دوصد یوں سے ملنے والی شہادت بی ظاہر کرتی ہے کہ قرآنی احکامات نے عورتوں کو مجد میں مردول کے ساتھ نماز پڑھنے سے نہیں روکا، اورا گرچہ وہ بہت سادہ لباس پہنی تھیں کیکن اُن سے پردے کا تقاضا نہیں کیا جاتا تھا۔ لیکن دوسری صدی کے اختتام تک عورتوں کو عوامی اجتماع میں نماز پڑھنے سے روک دیا گیا اور وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ مسجد میں حاضری صرف مردول کا استحقاق بن گیا۔ بیسب پھھاس شہادت کے باوجود واقع ہوا کہ قرآن باجماعت نماز کے بارے میں مردول اور عورتوں میں کوئی تفریق نہیں کرتا۔ اس بات کا بہت امکان ہے کہ پردہ اور عورتوں کی گوشہ گیری، ایران، جہاں پردے کی روایت بہت عام تھی، کے مسلمانوں کے اثر کے تحت ایک عام روایت بن گئی۔ اسلام کی تیسری صدی تک پردہ اور عورتوں کی خلوت ایک وسیع پیانے پرمسلمہ رہاتی عام تھی اس وقت بھی بیریت معاشی حالات کے تحت اختلاف پذرتھی، اس کی یابندی اتنی ہمہ گیرنہ تھی۔

عورتوں کو پردہ کرانے اور علیحدہ رکھنے اور الہذا اُن کے کردار اور معاشرے میں کام کو محدود
کرنے کا رُجھان ، اسلام میں جنس کے انتظام کے ساتھ جُوا ہوا ہے۔ عیسائیت کے برعکس جو تجرد کو
مثالی بناتی اور شدت سے اس کی جمایت کرتی ہے، اسلام واضح طور پر تجر دکی ممانعت کرتا ہے اور اپنے
پیروکاروں کو تھم دیتا ہے کہ وہ جنس سے اُس وقت تک لطف اندوز ہوں جب تک بید مقدس متون کی
طرف سے مقرر کی گئی حدود کے اندر رہیں در حقیقت جیسا کہ مرینسی (1989) بیاشارہ کرتی ہے، کہ
اسلام اور عیسائیت کی مقدس ترین شخصیات کی زندگیاں، یعنی یسوع سے اور پیغیر محمد کی زندگیاں، جنس اور اس کے انتظام کے بارے میں اپنے متعلقہ مذاہب کے رویوں کی واضح طور پرعکاسی کرتی ہیں۔

مسلم ذهن 195

اسلام میں عورتوں کو نصرف جنسی مخلوق سمجھا جاتا ہے بلکہ عین مجسم جنس سمجھا جاتا ہے۔ اس مفہوم میں پردہ واضح طور پر جنس کو چھپالیتا ہے۔ مضمر تشویش ہیہ ہے کہ عورتیں غیر حیاوا لے لباس اور جسموں کی نمائش سے مردوں کی جنس کو اُبھار سکتی ہیں۔ (ہیری 1993: ہارڈ یکر 1993، ہمیز 1985) بہت سے مسلمانوں کے نزدیک مردوں کا جنسی طرزِ عمل عورتوں کے طرزِ عمل پر شخصر نہیں ہے، کیونکہ جنسی تعلقات مرد کی مرضی کا معاملہ ہے۔ عورت کی چنس کا وجود مرد کی جنس کی تسکین اور افزائش نسل کے مقاصد کیلئے ہے۔ (ہارڈ یکر 1993: بولو 1973 ، رف 1986: ابوالفضل 200)۔ ایک محترم اسلامی مصرے مطابق:۔

''ایک آزاد عورت کے تمام جسم کوہی شرمگاہ سمجھا جائے گا، اور اس کے کسی حصے کو جائز طور پر سوائے اُس کے شوہر یا قریبی رشتہ دار کے اور کوئی نہیں دیکھ سکتا، سوائے ضرورت کی صورت کے، جیسا کہ اُس وقت جب وہ طبی علاج سے گزررہی ہویا شہادت دے رہی ہو۔ (بیضاوی بحوالہ لیو 1957: 1268)

نتیجہ ، مرد عورتوں کو الی اشیا کے طور پر دیکھتے ہیں جو مض اُن کے اپنے حوالے سے وجود اور قدر وقیمت رکھتی ہیں۔ وہ خواہش کی چیزیں ہیں جنہیں پردے میں اور علیحدہ رکھا جانا چاہیے۔ وہ ایک ناگزیر بین کے طور پر اپنا وجودر کھتی ہیں جو ایک مرد کے قوت اور مردا نگی کے احساس میں اضافہ کرتی ہیں۔ (ہیری 1993) صدیوں کے کل میں ، علمانے عورتوں کے پردے اور خلوت کے بارے میں فیصلے صادر کئے ، جو اُس تقاضے کی نسبت جو قرآن میں کیا گیا ہے ہمیشہ زیادہ تفصیلی اور سخت ہوگئے۔ اُنہوں نے پردے کی اُن تقاضوں کو جن کا اطلاق بھی حضرت محد اللہ کی بیویوں اور بیٹیوں پر ہوتا تھا، وسیع کر کے تمام عورتوں تک پھیلا دیا۔ اُنہوں نے ان فیصلوں کو ان بنیا دول پر جواز مہیا کیا کہ چونکہ تمام معاملات میں پیغمبر کی سنت (عمل) پڑھل کرنا مسلمانوں کیلئے قابل پر جواز مہیا کیا کہ چونکہ تمام معاملات میں پیغمبر کی سنت (عمل) پڑھل کرنا مسلمانوں کیلئے قابل تعریف ہے ، البذا عورتوں کیلئے بھی ہے ۔ کہ وہ حضرت محمد اللہ کی خواتین کی روایت پر عمل کریں۔ (لیوی 1955ء ابوالفضل 200)

مسلم خواتین کیلئے ایک اسلامی تقاضے کے طور پر پردے پر علما کے فیصلوں کا مجموعی اثر، پردے اور خلوت کے معیاراتی تقاضے پر انتج ہواہے، جسے پوری اسلامی دُنیا میں وسیع پیانے پر قبول کرلیا گیا ہے۔ تاہم اس تقاضے کی پابندی معاشی حالات کے مطابق تنوع پذیر ہے۔ دیہاتی اور قبائلی علاقوں میں جہاں خواتین فعال طور پر معاشی سرگرمیوں میں مصروف ہوتی ہیں، پر دہ کم عام

ہے۔ بہت سے جنوب مشرقی ایشیائی اسلامی معاشروں میں پردے کے رواج پرعمومی طور پر اتی تنی تنی کے میں کیا جاتا۔ (نیشن 1991)

چند قابل ذکر مستشنیات کے ساتھ، پردہ اور خلوت کی عموی روایت اسلامی وُنیا کی ایک مضبوط علامت بن گئی ہے۔ بیروایت مرد کی عورت پر برتری کے ساتھ مطابقت رکھتی ہے جبیبا کہ قرآن میں مسلمہ طور پر فرض کیا گیا ہے۔ ان شرائط کے ابہام نے علا کو نہ ہبی متون اور اقوال کی تشریح کرنے کا زیادہ اختیار دے دیا ہے اور اس طرح اُنہیں مقامی رواجات کو تقویت بخشے اور اس فرری کرنے کا زیادہ اختیار دے دیا ہے اور اس طرح اُنہیں مقامی رواجات کو تقویت بخشے اور اس فرری بھے خالب مردول کے طبقہ خواص کی حمایت حاصل کرنے کا موقع مہیا کر دیا ہے۔ بعض علانے بشمول سعودی عرب پر مائٹ کو نسل فارسائٹیفک ریسر چے نے اپنی تشریحات کو سہارا دینے کیلئے ایسی روایات کی گئری پیغام سے کیلئے ایسی روایات گئری پیغام سے متصادم ہیں۔ (لیوکی 1957ء رحمان 1982ء مربئتی 1989ء رُوغی 1988ء ابوالفضل 2001)

مسلم خواتین فعالیت پیندول کی اسلام کی نسائیت پیندتناظر سے تعبیر کرنے کی کوشئیں،
مسلم مما لک میں زیادہ کا میاب نہیں ہو کئیں، کیونکہ وہ تاریخی طور پر اسلام کی تعبیر کے انداز کیلئے
ایک خطرہ پیش کرتی ہیں۔ مسلم دُنیا میں خواتین، اسلامی متون کی اپنی تعبیرات کو زیادہ مقبول عام
بنانے کیلئے قوت اور اختیار رکھنے کی پوزیشن میں نہیں ہیں۔ مسلم نسائیت پیندوں کے مطابق مرو
مسلم مذہبی پیشوائیت الیی مسلم خواتین کے مقام اور صلاحیتوں کیلئے خطرہ بنتی ہے، جو جابرانہ
پررسری روایات کوچیلئے کرتی ہیں۔ عورتوں کومسلم معاشروں میں تشخص کی علامت کے طور پر
پرسری روایات کوچیلئے کرتی ہیں۔ عورتوں کومسلم معاشروں میں تشخص کی علامت کے طور پر
ضانت مہیا کرنا کہ عورتیں ایسا طرزِ عمل اختیار کریں جو اسلام کی روایتی تعبیرات کی طرف سے
متعین کیا گیا ہے بہت مشکل ہے (باری 1998)۔

پدرسری نظام اور پردے اور عورتوں کی خلوت سے متعلقہ مسائل، اب نہ صرف اسلامی ممالک میں بلکہ بین الاقوامی طور پر بھی، اسلام پنداور سیکولرعورتوں کے ہاں بحث مباحثہ کا اہم موضوع بن گئے ہیں۔ جیسا کہ شروع شروع میں ذکر کیا گیا اسلام کے بارے میں مغرب کا سب سے عام گھسا پٹا الزام میہ ہے کہ بیعورتوں پر جبر کرتا ہے (ایس پوزیٹو 1995)۔ اس عمومی تعصب کی وجہ سے، اسلامی فرہبی بنیاد پرست تح یکوں کو جوا کثر پردے اور خلوت کی وکالت کرتی ہیں مغرب میں میڈیا میں وسیع جگہ دی جاتی ہے۔ یہ چیز اسلام کے جنسوں کے ساتھ غیر مساوی سلوک کی

عسلم ف<sup>و</sup>بمن 97

تصدیق کرنے میں مددگار ثابت ہوتی ہے۔نام نہاد بنیاد پرست تحریکوں کے ظہور کیلئے مضمر ذمہ دار عوامل کی چھان بین کرنے کی کوئی کوشش نہیں کی جاتی۔

اگرچے عمومی طور پرخواتین نے مردول کے مقابلے میں کم ترشہری مقام کامزہ چھاہے، لیکن اس صدی میں متعدد مسلم مما لک نے ، جنسی مساوات کے راستے میں رُکاوٹوں کو دور کرنے یا کم از کم گھٹانے کیلئے متفقہ کوششیں کی ہیں۔ ترکی ، مصر، ایران، عراق پاکتان، ملائشیا اور انڈونیشیا میں اصلاحات نے پردہ اور خلوت سے متعلقہ مسائل میں ایسی چندرُ کاوٹوں کو دور کرنے کی کوشش کی ہے۔ وسطی ایشیا کی سابقہ سوویٹ جمہور یاوں نے ، جواب آزاد ریاستیں ہیں پردے اور مبنی برجنس امتیازات پر پابندیوں کی سابقہ سوشلسٹ پالیسیوں کو قائم رکھا ہے، جبکہ شادی اور خاندان میں عورتوں کیلئے مساوی حقوق کو پروان چڑھایا ہے۔ ان میں سے بعض اصلاحات معتدل طور پر کامیاب ہوئی ہیں، لیکن بعض صورتوں میں، جسیا کہ ایران اور پاکتان میں، پہیہ، عورتوں کے کردار مقام اور کام کے سلسلے میں چھچے کی طرف زیادہ بنیاد پرستانہ نظریات کی طرف گھوم گیا ہے، اور ان خیالات نے موجودہ حکمران طبقہ خواص میں بہت جمایت حاصل کر کی ہے۔ تاہم عمومی طور پر، بہت خیالات نے جادر رویے تبدیل آبھیں گھوہ گیا ان کے سے سلم ممالک میں ان اصلاحات کا ایک مثبت اگر چراکاوٹیس ابھی تک موجود ہیں۔ یہ فالب علما آپ جادر رویے تبدیل نہیں کرتے یا اُن کے نہی افتدار میں کی کے ذریعے وہ عام مسلمانوں کے ہاں اپنی اجمیت کونیس دیے۔

مُلخصاً ،اسلام جنسی خواہش کو انسانی جسم کے ایک فطری عطیے کے طور پرتسلیم کرتا ہے، اور مسلمانوں کواس کی تسکین بلکہ اس سے لطف اندوز ہونے کا حکم دیتا ہے اور ایسا کرنے کیلئے مقدس کتب میں وضع کردہ ایک ڈھانچہ مہیا کرتا ہے۔ صدیوں کے عمل میں، علما کی طرف سے مقدس کتب کی تعبیرات، عورتوں پر کنٹرول کے ذریعے، انسانی جنس کی تسکین اور انتظام کیلئے ایک اداراتی ڈھانچے کے ارتقا کی طرف لے گئی ہیں۔ کیونکہ عورتوں کو نہ صرف جنسی مخلوق، بلکہ خورجنس کا مجسمہ مجھا جاتا ہے، الہذا اس سے جوساجی ڈھانچ ارتقا پذیر ہوا ہے، اُس کار جمان عورت کے جسم کوایک شرمگاہ کے طور پر دیکھنے کا رہا ہے۔ یہ تصورسازی، عورتوں کیلئے سخت لباس کے ضابطوں کے ارتقا اور پابندیوں کی طرف لے گئی ہے، بشمول پر دے اور خلوت کے، تاکہ اُنہیں اپنی جسمانی کشش اور کسن کا اظہار کرنے سے روکا جا سکے۔

اداراتی ڈھانچے کے دوسرے پہلوخاندان کے نقترس اور ساجی افزائشِ نسل کے تحفظ کیلئے

سلم ذبهن

ذمہ دار ہونے کے ایک بڑے اداکار کے طور برمعاہدے سے پیدا ہوئے۔عوامی دائرے میں عورت جس قتم کے کردارادا کرسکتی تھی ،اس تصور نے اُن پرسخت قتم کے احکامات نافذ کرنے کی طرف رہنمائی کی۔الیی سخت ساجی اور ثقافتی روایات ارتقا پذیر ہوئیں جنہوں نے ،عورتوں کی عوامی زندگی میں کامیاب کردار اداکرنے کی خواہش کے راست میں شدید مشکلات کھڑی کردیں۔ دوسری طرف مردوں کوعوا می زندگی کے تمام کردار، بطور مہیا کار، محافظ اور ثابت، سونپ دیئے، اوراس چیز نے گھریلو دائرے میں بھی اُن کی قوت کومزید بڑھادیا۔اس طرح پدرسری خاندانی ڈھانچے،خاندان کی تعلی اورانظام کی خاطر،اداراتی ڈھانچے کے تشکسل کی ضانت حاصل کرنے کیلئے کام کے لحاظ سے زیادہ موزوں ہو گئے ۔اب تاریخی ،نسلی جغرافیائی اور عمرانیاتی علم کا ایک قابل احترام مجموعه موجود ہے۔ جومسلم ممالک میں صنفی کرداروں پردے اور پدرسری نظام کیلئے اصولوں کی ہمہ گیری کی دستاویزی شہادت مہیا کرتا ہے۔مستقبل کی ساجی اور سیاسی ترقیوں میں ان رواحات کی اہمیت کے پیش نظریہ چز خاصی جیرت انگیز ہے کہ مختلف مما لک میں ان رواجات کے بارے میں مسلمانوں کے روبوں کی دستاویز کاری کرنے کیلئے کوئی منظم تقابلی عمرانیاتی مطالعے نہیں ہیں۔ قیمتی تج کی شہادت مہا کرنے کے علاوہ الیی معلومات ساجی ہالیسی کی تشکیل میں مفید ثابت ہو کتی ہے۔سب سے اہم بات سے کہ تقابلی مطالع، تمام سلم ممالک میں ان رواجات کے بارے میں رویوں میں اختلافات یر، اگر کوئی ہوں، اعدادوشارمہیا کرسکتے ہیں،اوران اختلافات کی موز ول عمرانیاتی تشریحات وضع کرنے میں مفید ہوسکتے ہیں۔ یہ باب اس علمی خلا کو پُر کرنے کی کوشش کرے گا، اور اس عمل میں پُرامید طور پر،مسلم معاشروں کی عمرانیات میں ایک حقیرسی خدمت انجام دے گا۔

باب دوم میں، جدول 1 میں دیتے گئے سوالات کا ایک سلسلہ استعال کرتے ہوئے، مسلم ممالک میں سلفابسٹ حسیت کی شدت معلوم کی گئی۔ان میں شامل تین سوالات ایسے تھے۔ جن کا طلاق پردے، عورتوں کے لئے مسلم لباس کے ضابطے اور پیرسری نظام کے بارے میں رویوں کے بارے میں دویوں کے بارے میں معلوم کرنے کیلئے کہا گیا۔ یہ سوالات درج ذمل تھے:

۔ خواتین جنسی طور پر پُرکشش ہوتی ہیں اور اُن کی علیحد گی اور پر دہ مردوں کی حفاظت کیلئے ضروری ہے۔

2۔ عورتوں کو اسلامی لباس کے ضابطوں کی پابندی کرنی جا ہے۔

سلم ف<sup>رم</sup>ن 99

3- اگرم دعورتوں پر نگہبان نہ ہوں، تو عورتیں تمام انسانی اقد ارکھودیں گی اور خاندان منتشر ہوجائے گا۔

ساتوں جائزہ لئے گئے مسلم ممالک میں جواب دہندوں سے پوچھا گیا کہ آیاوہ، پختہ طور پر منفق، ہیں، 'منفق' ہیں، 'قینی طور پر' کچھ نہیں کہہ سکتے ، 'غیر منفق' ہیں، 'منفق' ہیں، 'قینی طور پر' کچھ نہیں کہہ سکتے ، 'غیر منفق' ہیں۔ان سوالات کے جوابات کا جنس، عمر کے حصے،اور تعلیمی قابلیت (ثقافتی سرماہے) کے مطابق تجزید کیا جائے گا۔ تجزید کیا جائے گا۔ تجزید کیا جائے گا۔ جوابات کی شقوں کو ملا کر کمپیوٹر پر تیار کیا گیا ہے۔ان تجزیات کے نتائج کا جائزہ قدرت تفصیل کے ساتھ آنے والے حصوں میں لیا جائے گا۔

جدول 7.1: ملک، جواب دہندہ کی جنس، عمر کا گروپ اور تعلیمی سطے کے لحاظ سے درج ذیل بیان کے ساتھ اتفاق رائے کا فیصد' دخوا تین جنسی طور پرپُر کشش ہوتی ہیں اور اُن کی علیحہ گی اور پر دہ مردوں کو بچانے کیلئے ضروری ہے'۔

|       | 6       | •••      | *        |      | 7         |     |       | - ** -                                    |
|-------|---------|----------|----------|------|-----------|-----|-------|-------------------------------------------|
| تر کی | بإكستان | ملائيشيا | قزاقستان | اران | انڈونیشیا | مصر | عالمي |                                           |
| %     | %       | %        | %        | %    | %         | %   | %     |                                           |
| 33    | 78      | 89       | 28       | 63   | 86        | 77  | 70    | تمام شركا                                 |
| 34    | 80      | 91       | 28       | 67   | 86        | 83  | 74    | مرد                                       |
| 32    | 69      | 87       | 29       | 60   | 85        | 54  | 63    | خواتين                                    |
| 27    | 80      | 85       | 27       | 63   | 86        | 67  | 68    | 25سال سے کم                               |
| 36    | 74      | 93       | 26       | 64   | 82        | 80  | 70    | 40-26                                     |
| 36    | 81      | 90       | 37       | 70   | 87        | 79  | 75    | 55-41                                     |
| 47    | 78      | 94       | 22       | 48   | 90        | 61  | 66    | 56سےاوپر                                  |
| 48    | 70      | 90       | 32       | 88   | 87        | 76  | 74    | مائی سکول                                 |
| 30    | 92      | 90       | 27       | 68   | 86        | 88  | 63    | ہائی سکول                                 |
| 18    | 75      | 87       | 50       | 53   | 85        | 78  | 74    | مائی سکول<br>یو نیورٹی/پیشدورانه<br>تعلیم |
|       |         |          |          |      |           |     |       | تعليم                                     |

'کوئی جواب نہیں' کو کمشدہ اعداد وشار کے طور پر لیا گیا اور اس تجزیے میں شامل نہیں

سلم وُبَّن 00

جدول 1. 7 میں پیش کئے گئے ، ذیل کے بیان ' خوا تین جنسی طور پرپُر کشش ہوتی ہیں اور مردول کو بچانے کیلئے اُن کی علیحدگی اور پردہ ضروری ہیں: سے اتفاقِ رائے کی شروح یہ ظاہر کرتی ہیں کہ مسلم دُنیا ایک غیر مفروق واحدا کائی کی دُنیا نہیں ہے۔ شہادت ملکوں اور دوسر نے آبادیا تی پہلوؤں کے آر پار قابلِ لحاظ فرقوں کو ظاہر کرتی ہے۔ عالمی طور پر ، یعنی ساتوں ممالک میں جائزہ لئے گئے جواب دہندگان میں سے، 70 فیصد کی اہم اکثریت نے بیان کے ساتھ اتفاق کیا۔ لئے گئے جواب دہندگان میں سے، 70 فیصد کی اہم اکثریت نے بیان کے ساتھ اتفاق کیا۔ مردول کا اتفاقِ رائے قابلِ لحاظ حد تک عورتوں کے اتفاقِ رائے سے زیادہ ہے، اورا گرچہ عمر کے متاب میں جواب دہندوں کی اکثریت نے اتفاقِ رائے کی شروح تقسیم کی ایک کے لوگوں میں سب سے زیادہ تھا۔ تعلیمی سطح کے لحاظ سے اتفاقِ رائے کی شروح تقسیم کی ایک دوئی تی قسم کا اظہار کرتی ہیں اس طرح کہ کم تعلیم یا فتہ اور سب سے زیادہ تعلیم یا فتہ جواب دہندوں نے اتفاقِ رائے کی اعلی شروح کا اظہار کیا۔

ممالک کے لحاظ سے اتفاقِ رائے کی شروح واضح طور پر مختلف تھیں۔ ملاکشیا، انڈونیشیا،
پاکستان اور مصر میں اتفاقِ رائے کی شروح بلند ترین تھیں، جومصر کیلئے 77 فیصد سے لے کر ملاکشیا
کیلئے 89 فیصد تک تھیں۔ ان چارممالک کے مقابلے میں ایرانیوں کی شروح کم تریعنی 66 تھیں
اور ترکی اور قزاقستان میں شروح اس سے نصف یعنی بالتر تیب 33 اور 85 فیصد تھیں۔ واضح بات
ہے کہ پر دے اور عورتوں کی علیحدگی پر اسلامی اصولوں کا اثر، مختلف ممالک میں جاری وساری
مقامی سیاسی، ساجی اور فرہبی عوامل سے تعدیل پذیر رہا ہے۔ مصری، پاکستانی، انڈونیشی اور
ملاکشیائی مسلمانوں کے رویے زیادہ اہم طور پر ان بیزار مسلم عقائد سے متاثر تھے برنسبت قزاق اور
ملاکشیائی مسلمانوں کے رویے زیادہ اہم طور پر ان بیزار مسلم عقائد سے متاثر تھے برنسبت قزاق اور

صنف کے لحاظ سے تجزیہ بیہ ظاہر کرتا ہے، کہ انڈونیشیا، ملائشیا ترکی اور قواقستان میں عورتوں اور مردوں کے درمیان اتفاقِ رائے کی شروح تقریباً متوازی تھیں، کیکن مصر، پاکستان اور ایران میں قابلِ لحاظ اختلافات تھے۔ان مما لک میں عورتوں نے مردوں کی نسبت واضح طور پرکم زن بیزاری کے رویوں کا اظہار کیا، جو کہ عالمی رُبجان سے ہم آ ہنگ تھا۔عمر کے حصے کا بھی رویوں پرایک اثر تھا۔ انڈونیشیا، ملائشیا، پاکستان اور قزاقستان میں عمر کا اتفاق رائے کی شروح پر کوئی اثر

سلم ذبهن 201

محسوس نہیں ہوتا تھا۔ ترکی میں اتفاقِ رائے کی شروح میں واضح طور پر عمر کے ساتھ ساتھ اضافہ ہوا، جو کہ ایران میں پائے جانے والے رُبھان کے بالکل اُلٹ تھا۔ مصر میں اتفاقِ رائے کی شروح بہت کم عمر اور معمر جواب دہندوں کے ہاں بمقابلہ 26 اور 55 سال کی عمر کے در میان کے لوگوں کے کم تھیں۔ تعلیمی سطوح کا عمر کے مقابلے میں اتفاق رائے کی شروح پر مختلف اثر تھا۔ انڈو نیشیا اور ملاکشیا میں تعلیمی سطح کا کوئی اثر نہ تھا۔ ایرانیوں اور ترکوں میں ،اگر چہشروح مختلف تھیں لئے تعلیمی سطح اور اتفاقِ رائے کی شروح میں بالعکس تعلق تھا اور قز اقوں کے ہاں اس کے متفاد کی ربی تعلیمی معیار ربھی اور اور والی سطوح کے مقابلے میں زیادہ زن بیزاری کے رویوں کا اظہار کیا۔

اوپروالی بحث سے جو غالب نتیجہ برآ مدکیا جاسکتا ہے وہ بیہ ہے کہ اگر چہ پرد سے اور عورتوں
کی علیحدگی کے بارے بین سلفاہ سے فہ ہی عقیدے کے بنیادی تصورا وراس کے پیچے منطق کے
ساتھ و سیج پیانے پرا تفاق رائے موجود ہے، لین یہ اتفاق رائے مقامی نظریاتی ، سیاسی اور فہ ہی
رُ بھانات کے اثر سے بالکل آزاد نہیں ہے۔ بیسویں صدی کے بہت سارے جصے میں قزاقتان
کمیونسٹ حکومت کے ماتحت تھا، جو عمومی طور پر فہ جب خالف تھی۔ نتیجۂ قزاق، پرد سے اور عورتوں
کی علیحدگی کے بارے میں اسلامی عقائد سے زیادہ متاثر نہیں تھے۔ ترکی 1923 میں ایک سیکولر
جمہور ہیہ بن گیا تھا، اس طرح کہ اُس کے ہاں ایک مضبوط سیکولر یاست کی طرف سے فہ جب کہ کردار پر خت سرکاری کنٹرول تھا۔ اس کا زن بیزار فہ بی عقائد پر گہرا اثر تھا۔ ایران ایک شیعہ غلب
والا ملک ہے جس کی عورتوں سے متعلق اپنی فہ بی روایات ہیں، جو سُنی عقائد سے جس کے عورتوں سے بہت قریب
پاکستان ، انڈو نیشیا اور ملائشیا میں جواب دہندوں کے رویے سلفاہسٹ رویوں سے بہت قریب
پاکستان ، انڈو نیشیا اور ملائشیا میں جواب دہندوں کے برویے سلفاہسٹ رویوں سے بہت قریب
میں، کیونکہ فہ بی اورثقافتی نظریات پرسلفاہر م کا غالب اثر ہے۔ جو چیز اعدادو شارواضی طور پر ظاہر
کرتے ہیں وہ یہ ہے کہ زن بیزار رویوں کی پیدائش اور افزائش ، مقامی ساجی اورثقافتی طریق ہا ہے
مل سے گہر ہے طور پر متاثر ہے ، خاص طور پر دیاستی نظر ہے اور فرقہ وارانہ فہ جب پر تی ہے۔
اسلامی لباس کے ضا بطوں کی یا بہندی:

عورتوں کے پردے اور خلوت سے وابستہ ہی میعقیدہ ہے کہ عورتوں کو اسلامی لباس کے

ضابطوں کی پابندی کرنی چاہیے۔ درحقیقت آ دمی بیاستدلال کرسکتا ہے کہ پردے اور ساجی اور جسمانی خلوت کے مقاصد اس لباس کی پابندی سے بہترین طور پر حاصل کئے جاسکتے ہیں۔ اسلامی لباس کے ضابطوں کے اصول میں مضمر مقصد عورتوں کواپنے جسموں کی نمائش یا اظہار سے روکنا ہے، جنہیں فتنہ کا ایک طاقتور ذریعہ جھا جاتا ہے، بنیادی طور پرمردوں کے اندرجنسی بُرائی کو اُبھار نے سے۔ ایک ثانوی مقصد ایک ایسے اخلاقی ضابطے کی پرداخت ہے جوعورتوں کو احترام دیتا ہے اور اُنہیں عزت، کے ساتھ باہمی تعامل کرنے کے قابل بناتا ہے۔ لہذا اس مطالع میں جواب دہندوں سے خاص طور پر اسلامی لباس کے ضابطوں کی عورتوں کی طرف سے پابندی سے متعلقہ رولوں کے بارے میں استفسار کہا گیا۔

اسلامی لباس کے ضابطوں کے بارے میں رویوں کی تصدیق اس بیان کے ذریعے کی گئی دو توں کو اسلامی لباس کے ضابطوں کی پابندی کرنی چاہیے'' نیچے جدول 7.2 میں دیئے گئے بنائج ہواضح کرتے ہیں کہ عالمی طور پر ، اس بیان کے ساتھا تفاق کرنے والے جواب دہندوں کی 83 فیصد شرح کے ساتھا ایک ہمہ گرا تفاق رائے تھا۔ خوا تین میں اتفاق رائے قدرے کم تھا اور عمر کے مختلف گروپوں کے ہاں کوئی فرق نہ تھا۔ ہائی سکول کے طلبہ اپنے کم تریا بالاتر متقابلین کی اور عمر کے مختلف گروپوں کے ہاں کوئی فرق نہ تھا۔ ہائی سکول کے طلبہ اپنے کم تریا بالاتر متقابلین کی نسبت کم متفق ہونے کا امکان رکھتے تھے۔ انڈونیشیا، ملاکشیا، پاکستان اور مصر میں 29 سے 89 فیصد کے درمیان جواب دہندوں نے بیان سے اتفاق کیا۔ جمران کُن طور پر ایرانیوں کے ہاں، جہاں اسلامی حکومت کے قوانین کے تحت عور توں پر اسلامی لباس کے ضابطوں کی پابندی لازمی ہے، اسلامی حکومت کے قوانین کے تحت عور توں پر اسلامی لباس کے ضابطوں کی پابندی لازمی ہے، افراس کے بعد 56 فیصد کے ساتھ ترک کی شروح واضح طور پر ترکی جمہور سے کی شرح ملک کے کمیونسٹ شجرہ نسب کی عکاسی کرتی ہے، اور ترکی کی شروح واضح طور پر ترکی جمہور سے کی تشری اداراتی تشکیلات کس عکاسی کرتی ہے، اور ترکی کی شروح واضح طور پر ترکی جمہور سے کی تریاتی اداراتی تشکیلات کس پالیسیوں کے زیر اثر ہیں۔ یہ چیز پھر اس بات کو واضح کرتی ہے کہ ریاستی اداراتی تشکیلات کس پالیسیوں کے زیر اثر ہیں۔ یہ چیز پھر اس بات کو واضح کرتی ہے کہ ریاستی اداراتی تشکیلات کس

جدول 7.2: درج ذیل بیان میں اتفاقِ رائے کا فیصد 'عورتوں کو اسلامی لباس کے ضابطے کی یابندی کرنی چاہیے' بلحاظ ملک، جواب دہندہ کی جنس،

# عمر کا گروپ اور تعلیمی معیار

|       |         |          | **       |      | *         |     |       |                                                        |
|-------|---------|----------|----------|------|-----------|-----|-------|--------------------------------------------------------|
| تر کی | پاکستان | ملائيشيا | قزاقستان | اران | انڈونیشیا | مصر | عالمي |                                                        |
| %     | %       | %        | %        | %    | %         | %   | %     |                                                        |
| 56    | 92      | 94       | 38       | 76   | 96        | 98  | 83    | تمام شركا                                              |
| 59    | 92      | 92       | 39       | 78   | 96        | 99  | 85    | 2/2                                                    |
| 52    | 91      | 96       | 36       | 72   | 95        | 96  | 77    | خواتين                                                 |
| 47    | 93      | 92       | 29       | 78   | 98        | 91  | 81    | 25سال ہے کم                                            |
| 62    | 92      | 95       | 35       | 76   | 96        | 98  | 83    | 40-26                                                  |
| 58    | 93      | 96       | 46       | 76   | 96        | 99  | 85    | 55-41                                                  |
| 68    | 87      | 97       | 45       | 62   | 96        | 98  | 79    | 56سےاوپر                                               |
| 74    | 96      | 94       | 56       | 100  | 95        | 98  | 90    | مانی سکول<br>مانی سکول<br>یو نیورش میشیدورانه<br>تعلیم |
| 52    | 96      | 94       | 35       | 84   | 96        | 94  | 73    | ہائی سکول                                              |
| 37    | 91      | 94       | 67       | 63   | 96        | 98  | 87    | يو نيورشي/پيشه ورانه                                   |
|       |         |          |          |      |           |     |       | تعليم                                                  |

'کوئی جواب نہیں' کو گم شدہ اعداد و شار تصور کیا گیا اور اس تجزیے میں شامل نہیں کیا گیا جہاں تک جنسی اختلافات کا تعلق ہے، تو شہادت یہ ظاہر کرتی ہے کہ محر، انڈ ونیشیا، ملائشیا اور پاکستان میں مردوں اورعورتوں کی طرف سے عورتوں کے اسلامی لباس کے ضابطے کی پابندی کے اصول کی تقریباً ہمہ گیر قبولیت موجودتھی۔ایران میں مردوں کے ہاں اتفاقِ رائے کی شرح 78 فیصد اورعورتوں کے ہاں اتفاقِ رائے کی شرح تھی، اس طرح کہ صرف 39 فیصد مردوں اور 36 فیصد عورتوں نے بیان سے اتفاق کیا، اس کے بعد ترکی تھا، جہاں اگر چہ مردوں اور 39 فیصد عورتوں کے لباس کے ضابطے کی پابندی کے حق میں تھی کہتی ہے۔ لیکن جیسا کہ دوسر سے ملکوں میں تھا، عورتوں کے ہاں اتفاقِ رائے کی شرح تھوڑی تھی کم تھی۔مھر، انڈ و نیشیا، ملائشیا اور پاکستان میں تھا، عروبوں میں 10 جواب د ہندوں میں سے 9 نے انڈ و نیشیا، ملائشیا اور پاکستان میں عمر کے تمام گروپوں میں 10 جواب د ہندوں میں سے 9 نے اسلامی لباس کے ضابطے کے اصول کی جمایت کی۔ایران میں اتفاق رائے عمر کے ساتھ بالعکس اسلامی لباس کے ضابطے کے اصول کی جمایت کی۔ایران میں اتفاق رائے عمر کے ساتھ بالعکس اسلامی لباس کے ضابطے کے اصول کی جمایت کی۔ایران میں اتفاق رائے عمر کے ساتھ بالعکس اسلامی لباس کے ضابطے کے اصول کی جمایت کی۔ایران میں اتفاق رائے عمر کے ساتھ بالعکس

سلم ذبهن

طور پرمر بوط تھا، کین قزاقستان اور ترکی میں اس کے بالکل برعکس تھا، جہاں جیسا کہ پہلے ذکر کیا گیا، شروح کم ترین تھیں لیکن وہ عمر کے ساتھ براہِ راست، مر بوط تھیں اس طرح کہ معمر جواب دہندگان عورتوں کی طرف سے اسلامی لباس کے ضابطے کی واضح طور پرزیادہ حق میں تھے۔ ایران میں وہ کم عمر جواب دہندگان، جن کے سابی رو یہ 1979 کے اسلامی انقلاب سے تھکیل دیئے میں وہ کم عمر جواب دہندگان، جن کے سابی لور تے ہیں، لیکن قزاقستان اور ترکی میں، بیسیویں گئے ہیں، اتفاقِ رائے کی نسبتاً بلند شرح ظاہر کرتے ہیں، لیکن قزاقستان اور ترکی میں، بیسیویں صدی کے زیادہ ترجھ کے شخت سیکولر ریاستی نظر بے نے، عمر رسیدہ جواب دہندگان کے ہاں ذہبی اصولوں کی زیادہ قبولیت کو ظاہر کرنے والانمونہ پیدا کیا ہے۔ یہ عمر رسیدہ جواب دہندگان نہ جب رستی میں ایک ہمہ گیرطرز کی مطابقت میں زیادہ ذہبی ہوگئے ہیں اور اس طرح اُنہوں نے خوا تین مصر، انڈونیشی باس کے ضابطے کے اصول کو زیادہ قبول کیا ہے۔ جسیا کہ عمر کے معالمے میں ہوئے مصرے نہیں ہوتا۔ تاہم مصر، انڈونیشی، ملاک میں ہوئے کے ساتھ ساتھ اور خاکسان میں تعلیمی سطح کے اصولوں کی جمایت میں ایک بالعکس باہمی تعلق دوسرے تین مما لک میں ہوئے کی شرح بھی کم ہوئی گئی۔

## حجاب كامفهوم:

عربی لفظ تجاب کے کثیر مفاہیم ہیں۔اس کا مطلب ہے رکاوٹ، ڈھال، پناہ ، حفاظت، چھپانا، ڈھانینا، پردہ، خلوت، اور دُھندلانا۔ اسے عام طور پراُس پردے کو بیان کرنے کیلئے جست عام طور پراُس پردے کو بیان کرنے کیلئے استعال کیاجا تا ہے جس کے ساتھ ایک مسلمان خاتون اپنے چہرے کو بچا کرسر کو ڈھانیتی ہے۔ اسلامی تاریخ میں تجاب کا تصور فتنہ سے نہیں بلکہ ساجی مرجے اور جسمانی تحفظ سے مسلک ہے۔ کلا سیکی فقہی بحث میں تجاب کا تعلق نماز ادا کرنے کے دوران جسم کے بعض حصوں کو ڈھانینے سے ہاوراس کا تعلق 'عورہ' (اور چھے ہوئے حصے جنہیں لباس سے ڈھانینے کی ضرورت ہے) سے ہے، اوراس کا تعلق 'عورہ' (اور چھے ہوئے حصے جنہیں لباس سے ڈھانینے کی ضرورت ہے) سے حصے خیال کرتا ہے، ڈھانینے کا تقاضا کیاجا تا ہے۔اس مفہوم میں تجاب کا مطلب ہے وہ چیز جو تھے خیال کرتا ہے، ڈھانینے کا تقاضا کیاجا تا ہے۔اس مفہوم میں تجاب کا مطلب ہے وہ چیز جو آدمی کے پوشیدہ حصوں کو ڈھانینے (دیکھئے ابوالفضل 200، صفحات 32-232) لیکن جدید دور میں تجاب مسلم خواتین کے لباس کے ضا بطے کی علامتی نمائندگی بن گیا ہے۔ یہ مختلف مطالعات میں بلکہ میں بحثوں ، اور ریاستی یا لیسیوں کا بھی ایک موضوع بن گیا ہے، نہ صرف مسلم ممالک میں بلکہ عوامی بحثوں ، اور ریاستی یالیسیوں کا بھی ایک موضوع بن گیا ہے، نہ صرف مسلم ممالک میں بلکہ

مغرب میں بھی۔ جدید دُنیا میں مسلمانوں کی طرف سے تجاب کے ساتھ وابسۃ مفاہیم کے بعض پہلوؤں کا کھوج لگانے اور اُنہیں سبجھنے کیلئے ایران، ملائشیاا ورتر کی میں جواب دہندوں سے تین سوال پوچھے گئے: تجاب ایک اسلامی فریفنہ ہے: حجاب نسوانیت میں اضافہ کرتا ہے: تجاب جنسی حیا میں ایک حصہ ادا کرتا ہے۔ جواب دہندوں سے بیکہا گیا کہ وہ مندرجہ ذیل جوابات میں سے حیا میں ایک حصہ ادا کرتا ہوں کی رائے کے قریب ترین ہو: میں اتفاق کرتا ہوں میں اختلاف کرتا ہوں اور دمین بین جواب کو استعمال میں جواب کو استعمال کرتے ہوئے نتا کے چیش کرتے ہیں۔

جدول 7.3'' حجاب ایک اسلامی فریضہ ہے'' کے بیان کا جواب دہندگان کے ملک جنس عمر کے گروپ اور تعلیمی سطح کے لحاظ سے فیصد

|       |          | *    |                                                               |
|-------|----------|------|---------------------------------------------------------------|
| تر کی | ملائيشيا | וצוט |                                                               |
| 49    | 99       | 84   | تمام                                                          |
| 50    | 98       | 85   | مرد                                                           |
| 47    | 99       | 83   | مرد<br>خواتین                                                 |
| 45    | 99       | 80   | 25سال سے کم                                                   |
| 52    | 99       | 86   | 40-26                                                         |
| 46    | 98       | 91   | 55-41                                                         |
| 63    | 100      | 91   | 56سےاوپر                                                      |
| 65    | 99       | 95   | ہائی سکول سے کم<br>ہائی سکول<br>یونیورٹی اپیشہ درانہ<br>تعلیم |
| 47    | 98       | 85   | ہائی سکول                                                     |
| 28    | 98       | 78   | بو نیورسٹی/پیشه ورانه                                         |
|       |          |      | تعليم                                                         |

جدول7.4''حجاب نسوانیت میں اضافہ کرتا ہے'' کے بیان کا جواب دہندگان کے ملک جنس،عمر کے گروپ اور تعلیمی سطح کے لحاظ سے فیصد سلم ذہن

| تر کی | ملائيشيا | ايران |                                             |
|-------|----------|-------|---------------------------------------------|
| 25    | 92       | 59    | تمام                                        |
| 29    | 91       | 61    | مرد                                         |
| 20    | 93       | 57    | مرد<br>خواتین                               |
| 22    | 91       | 49    | 25سال ہے کم                                 |
| 22    | 89       | 64    | 40-26                                       |
| 30    | 95       | 72    | 55-41                                       |
| 37    | 94       | 74    | 56سے اوپر                                   |
| 32    | 95       | 73    | ہائی سکول سے کم                             |
| 22    | 90       | 57    | ہائی سکول                                   |
| 19    | 90       | 55    | ہ کی حوں<br>یو نیورسٹی اپیشہ درانہ<br>تعلیہ |
|       |          |       | لعليم                                       |

جدول 7.5'' حجاب جنسی حیامیں کر دارا داکر تاہے' کے بیان کا جواب دہندگان کے ملک ، جنس ، عمر کے گروپ اور تعلیمی سطح کے لحاظ سے

| تر کی | ملاينشيا | ايران |               |
|-------|----------|-------|---------------|
| 44    | 94       | 84    | تمام          |
| 48    | 93       | 82    | 2/            |
| 38    | 96       | 86    | مرد<br>خواتین |
| 40    | 93       | 82    | 25سال ہے کم   |
| 45    | 95       | 84    | 40-26         |
| 44    | 95       | 88    | 55-41         |
| 53    | 94       | 88    | 56سےاوپر      |

سلم ذہن

| 60 | 95 | 92 | ہائی سکول سے کم    |
|----|----|----|--------------------|
| 39 | 94 | 88 | مائی سکول          |
| 28 | 98 | 75 | يونيورشي/پيشهورانه |
|    |    |    | تعليم              |

#### حجاب بطورا يك اسلامي فريضه:

ملاکشیائی جواب دہندگان کے ہاں اس رائے پرتقریباً مکمل اتفاق رائے ہے کہ تجاب ایک اسلامی فریضہ ہے، اور بیروریجنس، عمر اور تعلیم سے متاثر نہیں ہوتا۔ یہی نظریہ 80فیصد سے زیادہ ایرانی جواب دہندگان کا ہے کین اُن کے ہاں، جہاں جنس رویوں کو متاثر نہیں کرتی ہیں عمر کے ساتھ ساتھ اور تعلیم کرتے ہیں۔ ایسے ایرانیوں کا فیصد جو تجاب کو اسلامی فریضہ جھتے ہیں عمر کے ساتھ ساتھ بڑھتا ہے، اس طرح کہ والوں سے کم والوں میں یہ فیصد 80فیصد ہے تو 60 سال سے او پر والوں کے ہاں اور نسل مرح کہ بیان سے اتفاق کرنے والوں کے ہاں 19فیصد ہے۔ تعلیمی سطح کا اثر اُلٹ ہے اس طرح کہ بیان سے اتفاق کرنے والے جواب دہندگان میں سے ہائی سکول سے کم تعلیم والوں کے 95فیصد کے مقابلے میں یو نیورسٹی گر یجوا بیش کے ہاں بیشر کھ 7فیصد ہے۔ ترکی جواب دہندگان ایک بہت ہی مختل ہے، اس فیش کرتے ہیں۔ ترکی جواب دہندگان کا صرف نصف جہاب کو ایک اسلامی فریضہ بھتا ہے، اس طرح کہ مرد عورتوں کی نسبت قدر سے زیادہ شرح ظاہر کرتے ہیں، ترکوں کے ہاں اتفاق رائے کی شروح پر ایک طرح کہ مرد عورتوں کی نسبت قدر سے زیادہ شرح ظاہر کرتے ہیں، ترکوں کے ہاں اتفاق رائے کی شروح پر ایک طرح کہ مرد عورتوں کی نسبت قدر سے زیادہ شرح کا اتفاق رائے کی شروح پر ایک بیادہ ساتھ ساتھ بردھتی ہے اور تعلیمی سطوح کا اتفاق رائے کی شروح پر ایک بالیکس اثر ہے یعنی ہائی سکول سے کم تعلیم والوں کیلئے 65فیصد سے یو نیورسٹی کی تعلیم والے جواب دہندگان کے 82 فیصد شرح ویونیوں کی تعلیم والے جواب دہندگان کے 82 فیصد شرح ویونیوں کی تعلیم والے جواب دہندگان کے 82 فیصد شرح ویونیوں کی تعلیم والوں کیلئے 63فیصد سے یو نیورسٹی کی تعلیم والے جواب دہندگان کے 83 فیصد شرح ویونیوں کی تعلیم والوں کیلئے 63فیصد سے یو نیورسٹی کی تعلیم والے جواب دہندگان کے 85فیصد سے یو نیورسٹی کی تعلیم والے جواب دہندگان کے 85فیصد سے یو نیورسٹی کی تعلیم والے جواب دہندگان کے 85فیصد سے یو نیورسٹی کے 85فیصد سے یو نیورسٹی کی تعلیم والی کیندگی کے 85فیصد سے یو نیورسٹی کی تعلیم والی کیسٹیکے 85فیصد سے یو نیورسٹی کی تعلیم والی کیسٹیکے 85فیصد سے یو نیورسٹی کی تعلیم والی کیسٹیکے 85فیصد سے دو تو سے 85فیصد سے ورتوں کے 85فیصد سے 8

یہ نمونے، ان ممالک میں سکفایسٹ مذہبی حسیت کی شدت، جس کا جائزہ باب 2 میں لیا گیا، کے قریب ہیں۔ بینتائج ان تین ممالک میں سیاسی اور مذہبی رُ جحانات کے اثر کو بھی ظاہر کرتے ہیں۔ ملائشیا میں دوملائی پارٹیوں بینی اُمنو (UMNO) اور پاس (PAS)، جوملائشیا کے تقریباً تمام مسلمانوں کی نمائندگی کرتی ہیں، کے درمیان شدید مقابلہ ہے۔ امنو (UMNO) حکمران اسحاد میں شامل پارٹیوں میں بڑی پارٹی ہے اور جب سے ملک نے 1950 کی دہائی سے سیاسی آزادی حاصل کی، اقتدار میں ہے۔ بتدریج جیسا کہ پاس (PAS) مسلم ملائیوں میں زیادہ سیاسی اثر حاصل کرنے میں کامیاب ہوگئ ہے، امنو UMNO نے اپنی اسلامی اسنادِ اعتاد پر زیادہ زور دینا حاصل کرنے میں کامیاب ہوگئ ہے، امنو UMNO نے اپنی اسلامی اسنادِ اعتاد پر زیادہ زور دینا

سلم ذبهن 208

شروع کردیا ہے۔ پہاں تک کہ، چندسال پہلے، اُس وقت کے ملائشیا کی وزیرِ اعظم مہیا تیرمحد نے، جوکہ اُمنو کے صدر بھی تھے، یہ اعلان کردیا کہ ملائشیا ایک اسلامی ریاست ہے۔ اب ان دو پارٹیوں کے درمیان ملائی مسلمان ووٹروں کے دل ود ماغ جیتنے کیلئے شدید مقابلہ ہے اور غالبًا یہ ملائثی مسلمانوں میں اس بات پر کممل اتفاقِ رائے حاصل کرتے ہیں کہ جہاب ایک اسلامی فریضہ ہے، ایک اہم عامل ہے۔ ایرانی رویے کو غالبًا اسلامی حکومت کے تحت تقویت ملی ہے، لیکن فریضہ ہے، ایک اہم عامل ہے۔ ایرانی رویے کو غالبًا اسلامی حکومت کے تحت تقویت ملی ہے، لیکن کرتی تھیں۔ ترکی رویے واضح طور پر اُس سخت سیکولرسیاسی گلجرسے متاثر ہوئے ہیں، جو 1923 میں ترکی جمہوریہ ترکی دویے واضح طور پر اُس شخت سیکولرسیاسی گلجرسے متاثر ہوئے ہیں، جو 1923 میں ترکی جمہوریہ کی بنیدی کے بارے میں سخت پابندیاں ہیں۔ ترکی میں جاب کی پابندی کے بارے میں اگر چہئی پیشرفتوں نے بشمول حکمران جسٹس اینڈ ڈوبلیمنٹ پارٹی کے انتخاب اور ترکی کے بورو پی اگر چہئی نین کی رکھنے درخواست کے، ان قوانین کوشہر یوں کے جمہوری حقوق کی ممکنہ پا مالی کے طور پر سخت جھان بین کے تحت لا ڈالا ہے۔ اس کے علاوہ کم از کم ماضی اور حال کی پالیسیاں جاب کے بارے میں برسخت جھان بین کے تحت الا ڈالا ہے۔ اس کے علاوہ کم از کم ماضی اور حال کی پالیسیاں جاب کے بیور و پی بارے میں ترکی رویوں کیلئے ایک موزوں وجہ ہے۔

#### حچاب اورنسوانيت:

ملائشا کا یہ رویہ کہ تجاب نسوانیت میں اضافہ کرتا ہے، اوپر بیان شدہ نمونے کی قریبی پیروی کرتا ہے، اگر چہ اتفاق رائے کی شرح قدرے کم ہے، کیکن پھر بھی 90 فیصد سے زیادہ جواب دہندہ اس بیان سے اتفاق کرتے ہیں۔ ابرانیوں کی اکثریت بھی اس بات سے اتفاق کرتی ہے کہ جاب زیادہ نسوانیت میں ایک کردارادا کرتا ہے۔ ابرانی مردوں کی اتفاق رائے کی شرح ابرانی عورتوں سے قدرے زیادہ ہے، لیکن عمر اور تعلیم اُن کے رویوں پر کہیں زیادہ اگر انداز ہوتے ہوئے معلوم ہوتے ہیں۔ اتفاق رائے کی شرح مثبت طور پر عمر کے ساتھ باہم متعلق ہے اس طرح کہ نو جوان جواب دہندگان کے ہاں عمر رسیدہ جواب دہندگان کی نسبت واضح طور پر کم شروح ہیں۔ ترکی میں چار جواب دہندگان، میں سے صرف ایک نے بیان کے ساتھ اتفاق کیا اور مردوں کے ہاں شرح عورتوں کی نسبت قابل لحاظ حد تک زیادہ تھی۔ صرف ہیں فیصد عورتوں نے اتفاق کیا کیا کہ کہا کہ اس شرح عورتوں کی نسبت قابل لحاظ حد تک زیادہ تھی۔ صرف ہیں فیصد عورتوں کے ساتھ شبت طور پر مم شعلی کے اور تعلیم بالعکس مسلک ہے اس طرح کہ ہائی سکول سے کم تعلیما فتہ لوگوں کے 3 فیصد مسلک ہے اور تعلیم بالعکس مسلک ہے اس طرح کہ ہائی سکول سے کم تعلیما فتہ لوگوں کے 3 فیصد مسلک ہے اور تعلیم بالعکس مسلک ہے اس طرح کہ ہائی سکول سے کم تعلیما فتہ لوگوں کے 3 فیصد مسلک ہے اور تعلیم بالعکس مسلک ہے اور تعلیم بالعکس مسلک ہے اور تعلیم بالعکس مسلک ہے اس طرح کہ ہائی سکول سے کم تعلیما فتہ لوگوں کے 3 فیصد مسلک ہے اور تعلیم بالعکس مسلک ہے اور تعلیم بالعکس مسلک ہے اور تعلیم بالعکس مسلک ہے اس طرح کہ ہائی سکول سے کم تعلیما فتہ لوگوں کے 3 فیصد

سلم ذبهن 209

کے مقابلے میں یو نیورٹی گر بجوامیس میں سے صرف 19 فیصد بیان سے متفق ہیں۔ بہت مکنہ طور پر تینوں مما لک میں اس فرق کی وجہ وہی عوامل ہیں جو کہ او پر، تجاب بطور اسلامی فریضے کے، بارے میں رویوں پر بحث میں بیان کئے گئے ہیں۔

# حجاب جنسی حیامیں کردارادا کرتاہے:

جاب بطور ایک اسلامی فریضئی حیا میں مددگار کے بارے میں رویے، اُن نمونوں سے مشابہہ ہیں جو 'جاب بطور ایک اسلامی فریضئے کے متعلق سوال میں مشاہدہ کئے گئے ہیں۔ ملائشیائی مسلمانوں کے ہاں اس بیان کے ساتھ ہمہ گیرا تفاق رائے موجود ہے اور جنس تعلیم یا عمر کا اس رویے پر کوئی اثر نہیں ہے۔ ایرانیوں کے ہاں 'جاب بطور اسلامی فریضئے کے بارے میں اُن کے رویے کی بازگشت ہے۔ اسی چیز کا اطلاق ترک جواب دہندگان پر بھی ہوتا ہے۔ الغرض نتائج بیظا ہر کرتے ہیں کہ تقریباً تمام ملائشیائی مسلمان جاب کے مختلف مفاہیم کا بہت مثبت اصطلاحات میں ادراک رکھتے ہیں اور ایرانیوں کے ہاں نسوانی حیا اور اسلامی فریضے کی مناسبت سے تجاب پندرویے زیادہ واضح ہیں، لیکن جب اس نسوانیت میں اضافے کی حیثیت سے دیکھا جائے تو اسے واضح نہیں ہیں اگر چہ اکثریت اب بھی بیا افاق کرتی ہے کہ بینسوانیت میں اضافہ کرتا ہے۔ تقریباً نصف ترک جاب کو بطور اسلامی فریضے اور بطور جنسی حیا کے قبول کرتے ہیں لیکن بہت تھوڑے نسوانیت میں اضافہ کرتا ہے۔

## پدرسری نظام

پدرسری نظام کا تصور بطور صنفی اور نسلی غلبے کے کیا جاسکتا ہے۔ یہاں زورصنف پر ہوگا۔
یعنی مردوں کے غلبے پر جیسا کہ دستیاب جائزے کے اعداد وشار سے ابتدائی طور پر متعین کیا گیا۔
جیسا کہ پہلے بیان کیا گیا پدرسری نظام کے بارے میں رویوں کی معلومات اس بیان کے جوابات
سے حاصل کی گئیں''اگر مردعور توں کے نگران نہ ہوں تو عور تیں تمام انسانی اقدار سے صرف نظر
کریں گی اور خاندان منتشر ہوجائے گا''۔ نیچے جدول 6۔ 7 میں دیئے گئے نتائج پی ظاہر کرتے ہیں
کہ پدرسری رویے ساتوں مما لک میں ایک دوسرے سے خاصے مختلف ہیں۔

جدول 7.6س بیان که 'اگر مرد عور توں پر نگران نه ہوں تو عور تیں تمام انسانی اقد ارسے صرف نظر کریں گی اور خاندان منتشر ہوجائے گا'' کا جواب دہندگان کے ملک جنس ،عمر کے گروپ اور تعلیمی معیار کے لحاظ سے فیصد

|       |         |          |          |       |           |     | -     |                                         |
|-------|---------|----------|----------|-------|-----------|-----|-------|-----------------------------------------|
| تر کی | پاکستان | ملائيشيا | قزاقستان | ايران | انڈونیشیا | مصر | عالمي |                                         |
| %     | %       | %        | %        | %     | %         | %   | %     |                                         |
| 29    | 65      | 75       | 36       | 49    | 72        | 86  | 62    | تمام شركاء                              |
| 33    | 67      | 79       | 42       | 45    | 76        | 91  | 67    | 35                                      |
| 23    | 54      | 70       | 29       | 33    | 62        | 79  | 50    | خواتين                                  |
| 27    | 67      | 71       | 38       | 38    | 69        | 82  | 56    | 25 مال ہے کم                            |
| 28    | 60      | 76       | 34       | 37    | 71        | 92  | 62    | 40-26                                   |
| 30    | 69      | 81       | 37       | 45    | 72        | 85  | 65    | 55-41                                   |
| 42    | 67      | 77       | 35       | 39    | 79        | 87  | 65    | 56سےاوپر                                |
| 35    | 60      | 77       | 43       | 63    | 80        | 86  | 72    | ہائی سکول ہے کم                         |
| 31    | 82      | 73       | 34       | 44    | 72        | 88  | 55    | مانی سکول<br>یو نیورش رپیشه درانه تعلیم |
| 16    | 62      | 73       | 48       | 36    | 70        | 95  | 61    | يو نيورسڻ/پيشه درانه عليم               |

' کوئی جواب نہیں' کو کم شدہ اعداد و شار تصور کیا گیا اور اس تجربے میں شامل نہیں کیا گیا۔

عالمی طور پرتمام شرکاء کے 6 فیصد نے اس بیان کے ساتھ اتفاق کیا، اور جیبا کہ آدمی تو قع کرسکتا ہے مختلف ممالک کے درمیان خاصے اختلافات سے خواتین کا اتفاق رائے مردوں کے اتفاق رائے سے خاصا کم تھا اور پیمر کے ساتھ بڑھتا گیا اور تعلیم کے ساتھ کم مشرح کا ساتھ کم مشرح کا اتفاق ساتھ کم مشرح کا اظہار کیا۔مصر کے ہاں 8 فیصد کے ساتھ اتفاق رائے کی بلند ترین شرح تھی، جس کے پیچھے قریب ہی انڈونیشیا، ملائشیا اور پاکتان تھے۔تقریباً نصف ایرانیوں اور ایک تہائی قزاق جواب دہندوں نے اس بیان کے ساتھ اتفاق کیا، ترکی کے ہاں اتفاق رائے کی کم

ترین سطح تھی۔ تمام ممالک میں خواتین جواب دہندوں کی شرح اُن کے مردمتقابلین کے مقابلے میں خاصی کم تھی۔ آ دمی یہ پیش بنی کرسکتا تھا کہ پدرسری رویے مردوں کے ہاں زیادہ واضح ہوں گےاور یہی چیز ہے جواعدا دوشار ظاہر کرتے ہیں ۔عمر کا پدرسری رویوں یر ملا جُلا اثر تھا۔ سب سے زیادہ واضح اثر ترکی میں تھا۔ جہاں پدرسری رویے عمر کے ساتھ ساتھ خاصے بڑھتے گئے ۔عمراور پدرسری رویوں میں قدرے کمزورتعلق انڈونیشیا، ملائشیا اور ایران اورمصر میں پایا گیا۔ تمام ممالک میں تعلیم کا پدرسری رویوں پر کمزور کرنے والا اِثر تھا۔عمومی طور پرشہا دت بیرظا ہر کرتی ہے کہ عمر رسیدہ اور کم تعلیم یا فتہ لوگوں کا نقطہ نظرزیا دہ پدرسری نظام کی طرف مائل ہے۔مصر، انڈ ونیشیا ملائشیا اور یا کشان جیسے مما لک میں جاری وساری رویے ترکی اور قزاقستان کی نسبت کیوں زیادہ پدرسری ہیں؟ ا یک دفعہ پھر جواب اُن ا دارا تی تشکیلات میں ڈھونڈ ناپڑے گا جو مذہب اور سیاست میں سخت عليحد گي كا واسطه بنته مين \_ايران كي صورت حال درميا نه به ليكن ..... كسي حد تك حیران ٹن ہے کیونکہ ایرانی ریاست کی نم ہبی ریاست کی نوعیت کومدنظر رکھتے ہوئے آ دمی یدرسری مائل رویوں کے زیادہ غلبے کی توقع رکھ سکتا ہے۔شہادت پیرظا ہر کرتی ہے کہ جہاں نصف ایرانی مردایسے رویوں کا اظہار کرتے ہیں وہیں ایرانی خواتین ایسا کرنے کی طرف کہیں کم ماکل ہیں۔ بیرُ جحان اس بات کی وضاحت کرتا ہے کہ ایران میں خواتین کے اندر کیوں عورتوں کے لباس کے ضابطوں کونا فذکرنے کی عوامی پالیسیوں کی خاصی مخالفت یائی جاتی ہے۔

ایران، ملائشیا اور ترکی میں پدرسری رویوں کے غلبے اور اُس کی نوعیت کا مزید کھوج لگایا گیا۔ان مما لک میں جواب دہندوں سے پوچھا گیا:''سنجالنے میں کس کا کردار زیادہ اہم ہے؟''جواب دہندگان سے جواب کی تین اقسام میں سے ایک کواپنے جواب کے طور پر چُننے کا کہا گیا:'بیوی'،'شوہر'یا'یقین نہیں'۔اس کے نتائج نیجے جدول7.7 میں جھے گئے ہیں۔ مسلم ذهن 212

# جدول7.7اس سوال که 'خاندان کوسنجالنے میں کس کا کر دارزیادہ اہم ہے'' کے ساتھ جواب دہندوں کے ملک جنس تعلیم اور عمر کے لحاظ سے اتفاق رائے کا فیصلہ

| ترکی% |      | %!   | ملايكثبر | %0   | ايرال | آبادياتی متغيرات          |
|-------|------|------|----------|------|-------|---------------------------|
| شوہر  | بيوى | شوہر | بيوى     | شوہر | بیوی  |                           |
| 57    | 25   | 80   | 10       | 57   | 23    | تمام                      |
| 70    | 14   | 80   | 10       | 67   | 17    | 7/                        |
| 40    | 37   | 80   | 10       | 48   | 30    | خواتين                    |
| 50    | 29   | 78   | 9        | 55   | 21    | 25سال سے کم               |
| 61    | 22   | 82   | 10       | 57   | 26    | 40-26                     |
| 55    | 25   | 81   | 12       | 68   | 17    | 55-41                     |
| 79    | 11   | 85   | 12       | 60   | 36    | 56سےاوپر                  |
| 69    | 23   | 82   | 11       | 62   | 28    | ہائی سکول سے کم           |
| 51    | 27   | 77   | 10       | 60   | 22    | ہائی سکول<br>م            |
| 50    | 23   | 80   | 9        | 53   | 23    | يو نيورشي/پيشه ورانه عليم |

سیشہادت اُوپر پیش کے گئے تنائج کی تقد ہی کرتی ہے کہ ملائشیائی مسلمان خاندان میں شوہر کو زیادہ اہمیت دینے کے مفہوم میں ایرانیوں اور ترکوں کی نسبت واضح طور پر زیادہ پدرسری ہیں۔ جو بات حقیقی اہمیت کی حامل ہے وہ یہ ہے کہ ملائشیا میں بید خیالات اس قدر داضح اور متوازی ہیں اور جواب دہندگان کی جنس سے قطع نظر سب کے یہی خیالات ہیں۔ اسی فیصد مرداور عورت جواب دہندگان نے خاندان میں زیادہ اہم شخص کے طور پر شوہر کو پُنا جبکہ دس فیصد مردوں اور عورتوں نے بیوی کو پُنا عمراور تعلیمی معیار کا ان رویوں پر برائے نام سااثر تھا۔ دوسری طرف تُرکی مردوں اور میں اگر چستر فیصد مردوں اور عورتوں میں اگر چستر فیصد مردوں نے شوہر کو پُنا ،عورتیں برابر برابر تقسیم شدہ تھیں، تُرکی مردوں اور عورتوں کے درمیان ، اس بارے میں کہ خاندان میں کون زیادہ اہم ہے ، ایک واضح تفریق کی طرف اثبارہ کرتے ہوئے۔ ایران میں مردوں کے رویے ترکوں کے ساتھ مماثل تھے، لیکن ایرانی خواتین ترک خواتین کی نسبت شوہر کوزیادہ اہم شخص کے طور پر چُننے کی طرف زیادہ مائل تھے، لیکن ایرانی خواتین ترک خواتین کی نسبت شوہر کوزیادہ اہم شخص کے طور پر چُننے کی طرف زیادہ مائل تھے، لیکن ایرانی خواتین ترک خواتین کی نسبت شوہر کوزیادہ اہم شخص کے طور پر چُننے کی طرف زیادہ مائل تھے، لیکن ایرانی خواتین ترک خواتین کی نسبت شوہر کوزیادہ اہم شخص کے طور پر چُننے کی طرف زیادہ مائل تھے، لیکن ایرانی خواتین کی نسبت شوہر کوزیادہ اہم شخص کے طور پر چُننے کی طرف زیادہ مائل تھے، لیکن ایرانی خواتین کی نسبت شوہر کوزیادہ اہم شخص

پرعمررسیدہ ایرانی دہندگان میں، جہال ساٹھ فیصد ابھی تک شوہرکوزیادہ اہم سجھتے تھے، وہیں اُن کی تعداد جو بیوی کوزیادہ اہم سجھتے تھے، وہیں اُن کی تعداد جو بیوی کوزیادہ اہم سجھتے تھے اہم طور پر 21 فیصد سے بڑھ کر 56 سال سے اوپر کے جوب دہندگان میں 36 فیصد تک ہوگئ ۔ عمررسیدہ ترکی جواب دہندگان کے ہاں عمر کے ساتھ ساتھ شوہر کے کردار کی اہمیت کم ہوتی گئی۔ تینوں ممالک میں کم تعلیم یا فتہ جواب دہندگان شوہر کو خاندان میں زیادہ اہم سجھتے تھے۔

غیرت کے نام پرتل

غیرت کے نام پرقتل ایک اور بدنا می ہے جومسلم ممالک کے ساتھ منسلک ہوگی ہے۔

پاکستان اور دوسرے مسلمان ممالک میں مشہور نسائیت پیند تظیموں نے اس کے واقعات کورو کئے

کیلے مسئلے کواٹھایا ہے۔ پاکستان میں 'شرکت گاہ' اور' دمسلم قانون کے تحت زندگی بسر کرنے والی

عورتیں' جیسی تظیمیں اس ریت کے خلاف مہم چلانے کے سلسلے میں بہت بلند آ واز اور بہت فعال

رہی ہیں اور اُنہوں نے بہت چھی تحقیقاتی رپورٹیس بھی شائع کی ہیں۔ (علی 2001) مسلم ممالک میں جاری وساری زن بیزاری اور پیرسری نظام سے متعلقہ رواجات نے عام لوگوں کے ذہن میں مسلم ممالک اور غیرت کے نام پر آل کے ورمیان ایک تعلق پیدا کردیا ہے۔ کین یونیسف کے مطابق غیرت کے نام پر قتل ایک قدیم رواج ہے اور اس میں، شادی کے علاوہ جری یا مشکوک مطابق غیرت کے نام پر قبل ایک قدیم رواج ہے اور اس میں، شادی کے علاوہ جری یا مشکوک مشامل ہے، اس وقت بھی جب وہ زنا بالجر کا شکار ہوتی ہوں۔ بہت می تاریخی اور ہم عصر معاشروں میں عزت کے ساتھ گند ھا ہوا ہے۔ (وارک 2005)

تاریخ ہمیں بتاتی ہے کہ عورتوں کے خلاف تشد دصرف مسلم معاشرے تک محد و دنہیں ہے۔

بہت سے مذا ہب اور تہذیبوں کے ہاں عورتوں کے بارے میں کنٹرول کرنے والے اور پدرسری

رویے تھے۔ان پدرسری رویوں کی تاریخ زرعی اور قبائلی معاشروں تک جاتی ہے، جہاں زمینوں ،

مویشیوں اور عورتوں کا قبضہ معاشرے کی بقا کی نخی تھی۔اور ان میں کسی قتم کا نقصان شرمندگی اور

بعزت کا باعث بنا تھا۔عرب میں اسلام کے طلوع سے پہلے مردوں کوعورتوں کی زندگی اور موت

کاحق حاصل تھا۔اور بچوں کے تل عام کا رواح تھا۔ (ڈوکی اے آل 2003) جنو بی ایشیائی ممالک میں عورتوں پر تشدد کے مطالعے میں نیازیہ استدلال کرتا ہے کہ جو چیز عورتوں کے بارے میں میں عورتوں کے بارے میں

امتیازی رویوں کی ذمہ دارہے وہ ملک کی عام نقافت اور روایات ہیں۔ یہ ثقافتی روایات اسلام سے پہلے کی ہیں۔ نیاز بیاشارہ کرتاہے کہ اس کے بعد کہ اسلام اُن علاقوں میں پھیلا جو غالب طور پر ہندویا بودھ علاقے تھے اس نے اُن کے پدر سری رویوں کو جذب کرلیا اور بتدریج عورتوں کے مقام کے بارے میں اپنے نظریات تبدیل کر گئے ، یہاں تک ان مما لک میں سے زیادہ ترمیں عورتوں کو ذاتی املاک سمجھا جانے لگا۔ پاکستانی معاشرہ ان رویوں کی مثال پیش کرتا ہے۔

غیرت کے نام پرقل کس حد تک اسلامی ہے۔ پوری وُ نیا ہیں عورتوں کے خلاف تشدد کے ایک جائزے ہیں راہنسن(2003) ہیدواضی کرتا ہے کہ فدہب، نسل، ثقافت اور آمدنی کے فرق کے باوجود صنف پر بخی تشدد مردی طاقت برتری اور خاندان اور معاشرے میں غلبہ کے ساتھ منسلک ایک سیکھ کرحاصل کیا جانے والا طرزِ عمل ہے۔ اسے صفی ناہموار یوں کی وجہ سے برواشت کیا جاتا ہے۔ جو متعین ساجی کرداروں اور مردوں کے آگے عورتوں کی زیردسی کے حامل معاشرے کی طرف سے قبول کرنے کی طرف لے جاتی ہیں۔ عرب اور اسلامی ممالک میں عورت کے خلاف تشدد کے مطالعات بی ظاہر کرتے ہیں کہ خاندان کے اندر تشدد کے واقعات کو خاندائی پردے، شہرت اور سالیت سے منسوب کیا جاسکتا ہے۔ مثال کے طور پر بیوی کی بٹائی کو وسیع پیانے پرجائز سہرت اور سالیت سے مناظر پر رسری ہے، مردول کے غلبے اور معاشرے میں عورتوں پر خرب معاشرے کا ساجی ثقافتی تناظر پر رسری ہے، مردول کے غلبے اور معاشرے میں عورتوں پر زبردشی کی وکالت کرتا ہے جیسا کہ فدہب کی طرف سے سفارش کی گئی ہے۔ اسلامی قانون کے مطابق ایک سرکش یا نافر مان بیوی کو اپنے شوہر کے انظامی اختیار کو استعال کرنے کے حق پر اعتراض کرنے کا کوئی حق نہیں ہے۔ یہ چیز اُس قر آئی تھم پر بنی ہے جو شو ہر کو بعض حالات میں بیوی کو پیٹنے کی اجازت دیتا ہے۔ (یہاں حوالددی گئی آبت ہے جو شو ہر کو بعض حالات میں بیوی کو پیٹنے کی اجازت دیتا ہے۔ (یہاں حوالددی گئی آبت ہے جو شو ہر کو بعض حالات میں بیوی کو پیٹنے کی اجازت دیتا ہے۔ (یہاں حوالددی گئی آبت ہے جو شو ہر کو بعض حالات میں بیوی کو پیٹنے کی اجازت دیتا ہے۔ (یہاں حوالددی گئی آبت ہے جو شو ہر کو بھنے کی اجازت دیتا ہے۔ (یہاں حوالددی گئی آبت ہے جو شو ہر کو بھنے کی اجازت دیتا ہے۔ (یہاں حوالددی گئی آبت ہے جو شو ہر کو بھنے کی اجازت دیتا ہے۔ (یہاں حوالددی گئی آبت ہے جو شو ہر کو بھنے کی اجازت دیتا ہے۔ (یہاں حوالددی گئی آبت ہے جو شو ہر کو بھنے کی اجازت دیتا ہے۔ (یہاں حوالددی گئی آبت ہے جو شو ہر کو بھنے کے طور پر بینے ہو کہ کور کی انہوں کی انہوں کی دی میں میں کی انہوں کی میں کور کی کی میں کی میں کی دی کر بی کی میں کی میں کی میں کی میں کی کی میں کی میں کی کئی کی میں کی کور کی کی میں کی میں کی کی کی کور کی کی کر بی کر کئی کی کور کی کر کی کی کئی کی کئی کی کر کی کر کئی کر کئی کی کئی کی کئی کر کئی کر کئی کر کئی

تاہم علمائے یہ بھی وضاحت کی ہے کہ اگر چہ متون نے خفی اشارہ کیا ہے کہ تشدد کی اجازت ہے، کیکن اُنہوں نے یہ بیان نہیں کیا کہ یہ پسندیدہ بھی ہے۔ قرآنی احکامات، حدیث اور سنت کا جائزہ لینے کے بعد ڈوکی اے آل(2003) یہ نتیجہ نکالتا ہے کہ عورتوں پر تشدد اور دُشنام کا کھوج وجی کے متن میں نہیں لگایا جاسکتا۔ پاکستان میں اُن قوانین کو جوان پابندیوں کی تعریف کرتے ہیں جوعورتوں کی زندگیوں کو بُری طرح متاثر کرتی ہیں، 'روبعمل اسلام قوانین کہا جاتا ہے بمقابلہ ایسے کی قانون کے جومقدس متون سے اخذ کہا گیا ہو۔ ( مک مورلیس 200)

# غیرت کے نام پرقل: مطالعے کی دومثالیں:

تمام معاشرون میں مذہب ساجی اور ثقافتی طور طریقوں میں نفوذ پذیر ہونا شروع کر دیتا ہے۔اس میں ساجی اور ثقافتی زندگی میں مذہب کی قوت مضمر ہے ساتھ ہی ساتھ اس متناقص بالذات قول کی بھی کہ بعض اوقات وہی اعمال پاریتیں جن سے مذہب منع کرتا ہے اس کی علامت بن جاتی ہیں۔جیسا کہ اور ذکر کیا گیا اسلام میں کوئی دینیاتی بنیادالین ہیں ہے جوغیرت کے نام و ی اجازت دیتی ہو،لیکن پھر بھی پاکتانی معاشرے میں،غیرت کے نام پرتل مذہب کے ساتھ منسلک ہوگیا ہے۔ تاریخی ذرائع کے مطابق غیرت کے نام پِقْل کی روایت کی تاریخ۔ شال مغربی یا کتان کے قبائلی علاقوں میں قبل از اسلام کی روایات تک جاتی ہے۔ وہاں سے بیسندھ کے علاقے تک پھیل گئی جہال اسے کاروکاری کے نام سے جانا جاتا ہے۔ (سندھ میں غیرت کے نام رقتل۔ جہاں اس کے شکارلوگوں کو ناجائز تعلقات کاالزام دیاجا تا ہے.... کارومرداور کاری عورت ہوتی ہے) اس اصطلاح کا اطلاق عورتوں کے خلاف تشدد پر ہوتا ہے جواُن کے اُس طرزِ عمل سے پیدا ہوتا ہے، جے اُن کے خاندان کے مرد، خاندان یا قومیت کی میعوی ، کرنے یر محمول کرتے ہیں۔ وہ حدود جنہیں ایک عورت کوعبور نہیں کرنا جاہئے، وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ وسیع ہوکر بدکاری یا قبل از شادی جنسی عمل ہے آ گے نکل گئی ہیں۔اگرعورت شادی یا طلاق کے معاملات میں اپنی خود مختاری کا اظہار کرتی ہے تووہ اپنی زندگی کوخطرے میں ڈال سکتی ہے۔ یا کتانی معاشرے کی ثقافتی منطق میں، خاص طور پراس کے قبائلی اوردیہاتی علاقوں میں، عورتوں کو مردوں کی تین انتہائی قابل رشک ملکتوں میں شامل کیا جاتا ہے: زن، زر اورز مین ۔ایک مطالعے کے مطابق سندھ میں نصف کے قریب غیرت کے نام برقبگوں نے زمین یا سابقہ تنازعات سے تحریک یائی۔ (علی 2001) ایک فعل کو' کاروکاری' قرار دینے سے دوسرے منتقما نہ افعال کو ایک' قابل قبول' قتل میں تبدیل ہونے کی گنجائش پیدا ہوجاتی ہے۔ قاتل اپنی 'ہتک عزت 'کیلئے تلافی کا حقدار ہوجاتا ہے، اوراس طرح قتل ایک منافع کا سودا بن جاتا ہے۔ پولیس غیرت کے نام برقل کا اندراج نہ کرنے کیلیے فیس لے سکتی ہے اوراس طرح اکثر اوقات مقامی رہنماؤں کے ساتھ ملی بھگت میں شریک ہوجاتی ہے۔اب غیرت کے نام رقل پاکتان

کے قبائل اور ساتھ ہی ساتھ دیہاتی علاقوں سے رپورٹ کئے جا رہے ہیں ایک اندازے کے مطابق من 2000 میں تقریباً ایک ہزاریا پوری دنیا کے 25 فیصد غیرت کے نام پر تل پاکستان میں ہوتے ہیں (نبی ، 200 ہ ، کوالعلی 200 ) جیسا کہ باب2 میں ذکر کیا گیا 1979 میں پاکستان میں حدود قوانین کے متعارف کرانے سے صورت حال میں مزید اُبال آگیا ہے اور صورت حال میں مزید اُبال آگیا ہے اور صورت حال میں مزید اُبال آگیا ہے اور صورت حال میں عورتوں پر چرکو مزید سرکاری اشیر واد مہیا کرتی ہوتی محسوس ہوتی ہے۔ نیچے دی ہوئی مطالعے کی مثال پاکستان میں غیرت کے نام پر قبل کی ریت کے بارے میں پچھا دراک مہیا کرتی ہے۔ نظام انصاف غیرت کے نام پر قبل کے ساتھ پچھ نرمی سے خمشہ ہیں، اور ایک کم تر سزا دیتے ہیں یا مزمان کے ساتھ گھول کرنے کا موقع دیتے ہیں۔

سميعه سرور کی مثال:

سمیعہ سرور کی مثال کئی لحاظ سے پاکستان کی صورت حال کا علامتی اظہار ہے۔ 6اپریل 1999 کو 2 سالہ سمیعہ جو کہ دو بچوں کی ماں تھی ، طلاق کا مطالبہ کرنے کی بنا پر ، لا ہور میں اپنے وکیل کے دفتر میں گئی۔ سمعیہ پاکستان کے ثال مغربی سرحدی صوبے کے شہر پشاور کی ایک معروف طبقہ علیا کے خاندان سے تعلق رکھتی تھی ، اس کی ماں ایک میڈ یکل ڈاکٹر تھی اور باپ ایک معروف طبقہ علیا کے خاندان سے تعلق رکھتی تھی ، اس کی ماں ایک میڈ یکل ڈاکٹر تھی اور باپ ایک معروف کاروباری تھا۔ قبل ہونے کے وقت سمیعہ قانون کی تعلیم حاصل کررہی تھی۔ اُس کا بجر ماپنے شوہر سے ، جوائس کا مامول زاد بھی تھا طلاق طلب کرنا تھا۔ ایک بیوی کا اپنے طور پرطلاق میں پہل کرنا خاندان کیلئے وسیعے پیانے پرشرمندگی لا تا ہے۔ اُس نے اپنی دہنے شوہر کے ہاتھوں کئی سالوں تک بُر اسلوک برداشت کیا تھا ، اور اپنے گھر والدین کے پاس دہنے کیلئے والیس آگئے تھی ، جے اُنہوں نے قبول کرلیا تھا۔ جس چیز کو وہ قبول کرنے والے نہیں تھے وہ طلاق سمیعہ نے ایک معروف نسائیت پیندخاتون وکیل سے مدوطلب کی جس نے اُس کیلئے عورتوں کی سمیعہ نے ایک معروف نسائیت پیندخاتون وکیل سے مدوطلب کی جس نے اُس کیلئے عورتوں کی سمیعہ نے ملاقات کرنا چاہی لیکن سمیعہ نے اُن سے ملاقات کرنے سے انکار کردیا ایک معروف سے مداخلت پر سمعیہ کی وکیل نے سمیعہ کیلئے ، اپنے دفتر میں اُس کے والدین سمیعہ کی ملاقات کی ماحازت و بے دی۔ یہ ملاقات دس منط تی سربھ کے داکھ یں اس کے والدین علی اُس کے والدین سمیعہ کی ملاقات کی ماحازت و بے دی۔ یہ معروف کے ساتھ سمیعہ کی ملاقات کی ماحازت و بے دی۔ یہ ملاقات دیں منط تی تیں رہی۔ دوسری ملاقات کی ماحازت و بے دی۔ یہ ملاقات دیں منط تی رہیں۔ دوسری ملاقات کی ماحازت و بے دی۔ یہ ملاقات دیں منط تی دیں رہیں کی ملاقات کی ملاقات کی ملاقات کی ملاقات کی ملاقات میں ملاقات کی ملاقات کی ملاقات کی ملاقات میں ملاقات دیں منط کی دیں ہے دوسری ملاقات کی ملاقات کی ملاقات کی ملاقات کی ملاقات کی ملاقات کی ملاقات میں ملاقات دیں منط کی ملاقات کی ملاقات

سلم فېن

پرسمیعہ صرف اپنی ماں سے ملاقات پر صامند ہوئی کیکن کی اور سے نہیں۔ سمیعہ کی ماں سمیعہ کے باتھ ہوئی کے ساتھ آئی ، جے لابی میں انظار کرنے کو کہا گیا ، اور ایک نامعلوم خص کے ساتھ ، جس کے بارے میں اُس کی ماں نے کہا کہ وہ اُس کا مددگار ہے کیونکہ اُسے چلنے میں سہارے کی ضرورت ہوتی ہوتی ہے۔ وکیل کے دفتر میں داخل ہونے پر مددگار نے بندوق نکال کی اور سمیعہ کو سر میں گولی ماردی اور وکیل کو بھی مارنے کی کوشش کی لیکن خوش تعمق سے وہ نج گئے۔ جبکہ قاتل کو اُس وقت قانونی دفتر پر کھڑے کی فارنے کی کوشش کی لیکن خوش تعمق سے وہ نج گئی۔ جبکہ قاتل کو اُس وقت قانونی فاردی اور وکیل کو بھی مارنے کی کوشش کی لیکن خوش تعمق ہے کہ ماں اور پچپانے ہوئل کہ دگارکو بیغال کے طور پر ساتھ لے کر فرار ہوگئے۔ قانونی مددگارکو سمیعہ کی ماں اور پچپانے ہوئل کو کئی گرفتاریاں اورکوئی قانونی چارہ جوئی نہیں ہوئی۔ یہ محض جذباتی بڑم نہیں تھا بلکہ بڑی باریکی خون کے بینے کہ باتھ کو کہ کی ایک ان کام ہوگیا؟'۔ سے منصوبہ بندی کیا ہواا کے قل تھا۔ می جہ کہ باکتان میں عورتوں اور حقوق انسانی کی تظیموں کے خوف کے بغیر کل کردیا۔ ریاست پر عزم طور پر خاموش تھی جبکہ پاکستان کی سینیٹ میں مُلک خوف سمیعہ کو کہ کی سراکے کے قانون سرا دوں نے غیرت کے نام پوئل کے دفاع میں ، اپنی ثقافتی روایت کا ایک حصہ ہونے کے قانون سازوں نے غیرت کے نام پوئل کے دفاع میں ، اپنی ثقافتی روایت کا ایک حصہ ہونے کے طور پر دلائل دینے اور سمیعہ سرور کے قل کی فرمت میں ایک قرار دادہ منطور کر نے سے انکار کردیا۔ (بیکل 200 صفحات 30 میں ہوئی مقدمے کی کارروائی کا مخصر شدہ متن ہے)

غیرت کے نام پرقل عرب ممالک میں بھی واقع ہور ہے ہیں۔ ایسے قلتوں کے بارے میں متعدد ممالک سے بشمول، اُردن، فلسطین، مصر، شام اور لبنان رپورٹیس موصول ہوئی ہیں۔ جیسا کہ پاکتان کے معاملے میں ہے اس ریت کی قبل از اسلام ابتدا اور صدیوں کی ثقافتی روایت کے ذریعے اس کے ارتقا کی وجہ سے بیروایت مذہب کے ساتھ گندھ گئے ہے۔ (دباغ 2005) غیرت کے نام پرقتل صرف عرب مسلمانوں کے ہاتھوں ہی نہیں ہوتے، بلکہ بیرمصر، اردن اور فلسطینی علاقوں میں عرب عیسائی اقلیتوں کے ہاتھوں بھی رونما ہوتے ہیں۔

باسمه کی مثال (فلسطین):

الغول خاندان کواپی بیٹی کو تلاش کرنے اور قتل کرنے میں چھسال لگے۔وہ اس کے بعد کہ اُس کے شوہر کو اُس پر وفاقتکنی کا شک ہوگیا تھا، اپنی جان کے ڈرسے ایک آ دمی کے ساتھ

بھاگ گئی۔ اُس کے شوہر نے اُسے طلاق دے دی اور اُس نے چھپ کردوسرے آدمی سے شادی
کرلی۔ لیکن اُس کے گاؤں میں جہاں ایک عورت کی پاکدامنی ہرایک کا معاملہ ہوتا ہے، اُس کے
خاندان سے نفرت پھیلتی رہی، باسمہ ایک معروف دیہاتی خاندان سے تعلق رکھی تھی۔ اُس کی ماں
کے مطابق'' جماری تو بین ہوئی ہے۔ یہاں تک کہ میرے بھائی اور اُس کے خاندان نے ہمارے
ساتھ بولنا چالنا بند کردیا تھا۔ یہاں تک کہ کوئی بھی ہم سے ملتا نہیں تھا۔ وہ صرف یہ کہتے تھے کہ
ہمیں اُسے قبل کرنا ہوگا'' باسمہ کی ماں بندوق اُٹھا کر اُسے تلاش کرتی پھرتی تھی۔ آخر کاریہ اُس کا
مالہ بھائی تھا، جو اُس کے بھاگئے کے دفت صرف 1 سال کا تھا، جس نے لبلبہ دبایا۔ اُس کے
مالہ بھائی اُٹل نے کہا'' اب ہم اپنا سراونی اگر کے چل سکتے ہیں'۔

فلسطینی معاشرے کی ثقافتی منطق میں، باسمہ کے تل کے نعل نے الغول خاندان کی عزت کو بحال کر دیا تھا۔

عزت کیا ہے؟ ایک تو جوان مصری صحافی غیر عالم کو یادتھا کہ کس طرح ایک ہائی سکول کے حیاتیات (بائیالوجی) کے اُستاد نے نسوانی افزائش نسل کے نظام کا خاکہ تھینج کر اور فُرج کے داخلے کی طرف اشارہ کر کے اس کی وضاحت کی تھی۔ '' یہ ہے وہ جگہ جہاں خاندان کی عزت واقع ہے'' اُستاد نے اعلان کیا۔ عرب دُنیا میں نسوانی پاکدامنی کوفخر سے زیادہ، دیانتداری سے زیادہ، کسی بھی ایسی چیز سے زیادہ جوایک آ دمی کرسکتا ہے ایک انمٹ خط کے طور پر، احترام اور شرمندگی کے درمیان ایک سرحد کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔ بعض اوقات بیہ کہا جاتا ہے کہ ایک غیر پاکدامن عورت ایک قاتل سے بھی بدتر ہے، جو صرف ایک شخص کو شکار نہیں کرتی بلکہ اپنے خاندان اور اپنے قبیلے کو بھی شکار کرتی ہے۔ یہ ایک نا قابل معانی منطق ہے اور اس کا نتیجہ، صدیوں سے لے کر اب تک قبل کہا ہے جا داروں کی طرف سے قل، تا کہ اُس عزت کو صاف کیا جا سکے جے داغدار کردیا گیا ہے (بیدا یک مضمون ابعنوان ، عرب عزت کی قیمت: ایک عورت کا خون، از دگلس جہل، نیویارک ٹائمنر، جون 20 ووود، کا ایک مختصر شدہ قبل ہے)۔

پوری عرب دُنیا میں، اُردن،مصر، شام، لبنان فلسطینی علاقوں اور اسرائیل عربوں کے ہاں، فعالیت پیندوں کی ایک نئی نسل نے ان قلوں کے خلاف جنگ شروع کردی ہے۔ ان فعالیت پیندوں پر اکثر عرب طور طریقوں اور ثقافت پر حملے کے الزامات لگائے جاتے ہیں۔ اُردن میں شاہ عبداللہ کی ماتحت حکومت نے مرحوم شاہ حسین اور ملکہ نور کی قائم کی ہوئی مثال پڑمل اُردن میں شاہ عبداللہ کی ماتحت حکومت نے مرحوم شاہ حسین اور ملکہ نور کی قائم کی ہوئی مثال پڑمل

عسلم ذہن

کرتے ہوئے غیرت کے نام پرقتل کوعوامی دائرے میں لانے میں مردکی، اس جنگ میں شامل ہونے کا وعدہ کیا ہے۔ جون 1999 کے آغاز میں اُردن میں ایک کانفرنس میں علاقے ہے آئے ہوئے وفود سے پہر کہا گیا کہ وہ اس صورت حال کا جواب حساس طریقے سے دینے کیلئے طریقے وضع کریں۔ لیکن وہ لوگ جو اس جنگ میں شریک ہیں کہتے ہیں کہ اُس مخالفت کے جم کے بارے میں جو اُنہیں برداشت کرنا پڑتی ہے مبالغہ آرائی کرنا مشکل ہے (جہل 1999)۔

جدول 7 مختلف مما لک میں غیرت کے نام پرتل کے تخمینہ جات

| •                                                                      |                     |                       |
|------------------------------------------------------------------------|---------------------|-----------------------|
| تبصرها ورذرائع                                                         | تخمينه تعداد سالانه | مُلك                  |
| 1997 ميں (خوا تين کا بين الاقوامی منظم سلسله 1999)                     | 52                  | معرا                  |
| 5-2004 میں تُرکی قومیت کے اندر (ٹیل اینڈسینوٹ2005)                     | 6                   | جرمنی                 |
| تھسینی 1998، واروک 2005 قانون ایب تک کم کی ہوئی سزا دیتا ہے اگر        | 20-30               | أرون                  |
| ایک آدمی غیظ وغضب کے دورے میں قتل کرے                                  |                     |                       |
| 2000 میں درجنوں طوا کفوں کا سر بغیر عدالتی کارروائی کے قلم کر دیا گیا۔ | نامعلوم             | عراق                  |
| 1990 کی دہائی کے وسط میں 250 خواتین کو آزاد عورتوں کی تنظیم، کی        |                     |                       |
| طرف سے غیرت کے نام پرفش سے بچالیا گیا (سب لیڈ 2003)                    |                     |                       |
| امریکی قبضے کے بعداس رواج کے دوبارہ اجراکے بارے میں رپورٹیس            |                     |                       |
| -U <u>t</u>                                                            |                     |                       |
| رضوی2002مستخان 2000_قلوں کوخود کشیوں کے فطری اسباب کے                  | 1000-2000           | پاکستان               |
| طور پر پروہ ڈال دیا گیا۔غیرت کے نام پڑتل بطور تل کے قابل سزاہے،        |                     |                       |
| کیکن اسلامی شقوں کے تحت ملزم متاثرہ خاندان کے ساتھ معانی کی            |                     |                       |
| گفیت وشنید کرسکتا ہے۔                                                  |                     |                       |
| امريكي محكمه واخله 2002                                                | 25-35               | لبنان                 |
| 2004 میں ربورٹ دی گئی، کیکن حقوق انسانی کے گروپ کہتے ہیں کہ            | 43                  | تری                   |
| تعدادلیکن زیادہ ہے، جسے خود کشیوں یا گشدہ افراد کی رپورٹوں کے          |                     |                       |
| پردے کے نیچے چھپایا گیا ہے۔(آرسو2005)                                  |                     |                       |
| رگی 1998، واروک 2005                                                   | 20                  | فلسطينى علاقه جات     |
| 2005 میں 59 خود کشیوں کے معاملات ابھی تک زیر تحقیق تھے                 | 18                  | دولتِ متحدہ (برطانیہ) |
| 1997 ميس ( يونيدعت 2000 )                                              | 400                 | يمن                   |

سلم ذبهن 220

جبیا کہ پہلے ذکر کیا، غیرت کے نام رقبل کی رپورٹیس اُردن، یمن، لبنان، فلسطین، شام، عراق، سعودی عرب، ترکی مراکش، کوسووو، پوگنڈا، ہندوستان، پاکستان، بنگله دلیش، اورساتھ ہی جرمنی، ناروے، اٹلی، بوالیں اے، اور برطانیہ کے مسلم طبقات میں سے بھی آئی ہیں۔ (اوپر جدول 57.5 کیھئے) بیریت بحیرۂ روم کے اردگرد کے ممالک مثلاً بونان، اٹلی اور پیین میں بھی یائی گئی ہے(علی 2001)۔ برازیل، پیرو، وینز ویلا،اور ہیٹی نے حال ہی تک اُن لوگوں کیلیج نرمی کی النيائش ركھي ہے جوبيد دعوىٰ كريں كەأنہوں نے بيفل اپنے خاندان كى عزت كے جائز دفاع كيلئے كيا ہے۔ ان قانونی شقول کاسُراغ فرانسیسی اور پُرتگیزی سامراجی قانونی نظام میں لگایاجاسکتا ہے۔ (واروك 2005) بهت مسلم ممالك كے بال أن كخصوص نظام انصاف كاندرزى برتے كى شقیں موجود ہیں، ایک کم تر سزا دینے کی یااس تنم کے جرائم کے ملزموں کے ساتھ گفت وثنید کرکے فیصله کرنے کی۔ان خصوصی شقول کو حذف کرنے کی کوششیں زیادہ کامیاب ثابت نہیں ہوئیں۔ غیرت کے نام برقل کے رواج کی فدمت کرنے کی مہم کی قیادت قومی اور بین الاقوامی تنظیموں نے کی ہے۔جن میں ایمنسٹی انٹرنیشنل، ہیومن رائٹس واچ، ویمن لونگ انڈرمسلم لاذ، ورلله ويمن لائرز ،شركت گاه ،غورت فاونله يشن ، يونييف ، اور يونا يَينلهٔ نيشنز شامل بين \_اس رواج کی مذمت کرنے کی قرار دادوں کے مسودے امریکہ کے ایوان نمائندگان اور اقوام متحدہ میں تیار کئے گئے ہیں۔اقوام متحدہ کی ایک قرار داد کے مسودہ پر جو ماورائے عدالت قتل مختصّر ساعت کے یامن مانے قتل کاختم کرنے کا تقاضا کرتا تھا، بحث2002میں کی گئی۔اسلامی کانفرنس کی تنظیم نے ترامیم پیش کیں جن میں ایک الی ترمیم بھی شامل تھی جو حکومتوں کے دائرہ کا رتفتیش ترجیحات کی ایک فہرست کوقر ارداد سے خارج کرنے کیلئے تھی بشمول''غیرت کے نام پریا جذبے کے نام پرقل کے تمام مقد مات کے''اسے مستر دکر دیا گیا۔قرار داد کا فعال پیرا6 جولوگوں کے حقوق برز ور دیتا تھا اور جُواُن قلوں سے متعلق تھا جن کی تفتیش حکومتوں کو مکمل طور پر کرنی جا ہے، 34 کے مقابلے میں92ووٹوں سےمنظور کرلیا گیا اور28 غیرحاضر تھے۔مصر، پاکتان،شام، ملائشیا، ایران، لیبیا اورلبنان اس پیرے کےخلاف بولےاور کہا کہوہ اس کےخلاف ووٹ دیں گے۔اُن کے پچھ دلائل بيت كه ييانى اور قل قابل تبادله موك بين ، جنسى رُخ بندى كوأن وجوبات كى فهرست میں شامل کرلیا گیا ہے کہ لوگ ایسے امتیاز کے تابع کیوں ہوں جوتشدد اور قتل کی طرف لے جائے۔ (بواین تیسری ممیٹی 2002) تکخ حقیقت یہ ہے کہ عورتوں کے خلاف ایک فتیج اظہار تشدد

کے طور پرغیرت کے نام پرتل کی ریت پاکستان سمیت مختلف اسلامی ملکوں کی ثقافتی روایات میں رچی ہی ہے۔ جے ختم کرنے کیلئے مسلم ممالک کی حکومتیں پوری قانونی قوت کے ساتھ اس سے خشنے میں ایک کیا ہے کا شکار ہیں۔

#### بحث:

تمام انسانی معاشروں کوتین چیلنجوں کا سامنا ہے، جن کے ساتھ اُنہیں نمٹا ہے تا کہ وہ اپنی بقا کی ضانت حاصل کرسکیں۔وہ یہ ہیں: اُن کے ارکان کی موت، نئے ارکان کے ذریعے اُن کی جگہ کاپر ہونا، اور نے ارکان کی معاشرے کے ساجی طور طریقوں اور ثقافتی رسم ورواج کے اندر مناسب طور پرسانا۔ان ہمہ گیرمسائل سے نمٹنے کیلئے ہرمعاشرے میں ایک واضح اداراتی ڈھانچہ کام کرتا ہے۔ مذہب ان چیلنجول سے خٹنے میں ایک اہم کردار ادا کرتا ہے۔ بیزندہ لوگول کے آ گے موت اور مرنے کی تشریحات پیش کرتا ہے، اور اینے اخلاقی اور اخلاقیاتی ضابطوں کے ذریعے انسانی جنس کو باضابطہ بنانے کیلئے میکانزم مہیا کرتا ہے، جو کہ افز اکثر نسل اور انسان کی معاشرہ سازی کیلئے ضروری ہیں۔ ابراہیمی نداہب، یہودیت، عیسائیت اور اسلام این پیروکاروں کوموت کی حقیقت اور راز کو قبول کرنے اور انسانی جنس کو کنٹرول کرنے کے قابل بنانے میں بہت کامیاب رہے ہیں۔اس باب کے تناظر میں ان موضوعات پر بھر پور بحث کر ناممکن نہیں ہے، کیکن میں صرف ایک بنیادی پہلو پر توجہ مرکوز کروں گا یعنی انسانی جنس کے کنٹرول پر میری دلیل بیہ ہے کہ اسلام میں عورتوں کا ساجی کنٹرول، جس کا علامتی اظہار پردے، عورتوں کی علیحدگی، پدرسری نظام اور غیرت کے نام برقتل سے ہوتا ہے،اسلام میں جنس کے کنٹرول سے گہرے طور پر مسلك بيں \_ يہلے ميں ان مسائل سے متعلقہ تجربی شہادت ، اُن كے مفہوم اور اہميت بر مختصر بحث کروں گا،اس سے پہلے کہ میں اس موضوع کی طرف آؤں کہ انہیں خصوصی طور پر انسانی جنس کے کنٹرول اورعمومی طور برانسانی جسم کے ساتھ کیسے منسلک کیا جاسکتا ہے۔

ابرائیمی مذاہب میں اسلام عورتوں کے مقام کو بہتر بنانے کیلئے دینیاتی اور ساجی بنیادیں رکھنے، اور سب سے اہم، اُنہیں ایک مکمل، شخصیت عطا کرنے والاسب سے پہلا مذہب تھا۔ علما کے ہاں اس بات پرعمومی اتفاقِ رائے ہے کہ عورتوں اور بچوں کے مقام کی حفاظت اور بہتری حضرت محمد ۱ کے ساجی منصوبے، میں ایک اہم قدم تھا۔ تاہم مقدس کتب کی من پیند، لفظی، بلاسیاق وسباق، اور غیرتاریخی تشریحات کے ذریعے ان کوششوں کو مسلمان علما اور حکمرانوں کی بلاسیاق وسباق، اور غیرتاریخی تشریحات کے ذریعے ان کوششوں کو مسلمان علما اور حکمرانوں کی

سلم ذبهن 222

اکثریت کے ہاتھوں ناکام بنادیا گیا۔ان لوگوں نے جنہوں نے مقدس کتب کی تشریح اس طرح کی جس نے عورتوں کو بُری طرح متاثر کیا، مذہب کو اغوا کرلیا، اسلام میں عورتوں کی حیثیت کے بارے میں ایک اہم اور خوب محقق کتاب میں خالد ابوالفضل نے بید کھایا ہے کہ اسلام میں زن بیزاری کےرویے بنیادی طور پرفتنہ کے عقیدے کے ساتھ وابستہ ہیں۔ یردے، لباس کے ضابطوں، اور پدرسری نظام، جنہوں نے زن بیزاری کوایک داراتی شکل دی، کے بارے میں کثیر تعداد میں فیصلوں میں،صدیوں سے علما بنیادی طور پر فتنہ سے اجتناب کرنے کے بارے میں فکر مند تھے۔ تاہم، جبیبا کہ ہم نے دیکھاہے، فتنہ کے بارے میں زیادہ تر فیصلے اس مشکوک منطق برمبنی میں کہ مردول کی نایاک کمزور یوں کی قیمت عورتوں کو اداکرنی جاہے۔عورتوں کومصنوعی طور پر ورغلاج کے جسموں کے طور پر پیش کرنے سے مسلمان علا، حیا کونہیں بلکہ بے حیائی کو بروان چڑھاتے ہیں۔ بجائے عورتوں کی جسمانی خصوصیات سے نگامیں ہٹانے کے وہ نگاموں کوعورتوں پڑھض اُنہیں ایک جسم تصور کرتے ہوئے گاڑ دیتے ہیں۔ایبا کرنے میں وہ عورتوں کومردوں کے استعال کی اشیابنا کر پیش کرتے ہیں اور یہ چیز ہے حیائی کی انتہا ہے۔ فتنہ کی روایت ایک تجربی حقیقت کونہیں بلکہ ایک معیاراتی اصول کو بیان کرتی ہے، جے بطور ایک وی شدہ حقیقت کے شلیم كرنا لازمى ہے۔ فتنه كى روايات، جيسا كه جم نے ديكھا، شہادت كے غلط استعال ير اور اس شہادت پر تنقیدی ادراک کا اطلاق نہ کرنے پیٹی ہیں۔ نتیجے کے طور پر نصف مسلم آبادی پرنا قابلِ برداشت ناانصافی مسلط کی جاتی ہے۔ تاریخی اور ہم عصر تعبیری حلقوں نے مسلم معاشروں میں عورتوں کی حیثیت مقام اور کر دار کے بارے میں مسلم حسیت کو گہرے طور پر متاثر کیا ہے جسیا کہ اس باب میں پیش کئے گئے اور بحث کئے گئے اعداد وشار سے منعکس ہوتا ہے۔ ججاب کوعمومی طور پر نسوانیت کے ایک اضافہ کار کی نسبت زیادہ اہم طور پر ایک اسلامی فریضے اور نسوانی حیا کے اظہار کے طور بردیکھا جاتا ہے۔ ترک جواب دہندگان حجاب کے بارے میں ایرانیوں اور ملاکشیاؤں زیادہ مخاط تھے۔ بردے، جاب کے مفہوم، عورتوں کی علیحدگی، پدرسری نظام اور غیرت کے نام پر ' قتل سے متعلق شہادت،اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ بیہ مسائل پیجیدہ طریق ہائے عمل کا تتیجہ ہیں۔اس میں ہرملک کے مروجہ ساجی ، معاشی اور سیاسی حالات شامل ہیں، جوروایتی اسلامی اصولوں اور مقامی ماحول میں اُن کے حقیقی عمل کے درمیان واسطہ بنتے ہیں۔ان مسائل کے بارے میں رویوں کی تشکیل میں روایتی اسلامی نظریے کی نسبت ملک کے سیاسی اور مادی حالات

مسلم ذبن

زیادہ مضبوط طور پراثر انداز ہوتے ہیں۔

پردے سے متعلق سوال نے خصوصی طور پر یکھوج لگایا کہ آیا عورتوں کوجنسی طور پر جذبات انگیز اور مردوں کو ورغلانے کی اہل سمجھا جاتا ہے اور کیا مردوں کی طرف سے جنسی بےراہ روی کے امکان سے بیخ کیلئے، پردہ اور عورتوں کی علیحد گی کو ضروری خیال کیا جاتا ہے۔ بیان کوشعوری طور پر اس طرح کا لفظی جامہ پہنایا گیا تھا تا کہ یہ، جنسی خواہش کو بیدار کرنے میں مردوں کے کردار سے متعلق کوئی سوال نہ اُٹھائے۔ اس کا مطلب تھا کہ صرف عورتوں پر مناسب جنسی طرزِ عمل اختیار کرنے کی ذمہ داری ہے۔ ورتوں کے اسلامی لباس کی پابندی کے بارے میں سوال، پردے اور عورتوں کی علیحد گی بطور مردوں اور عورتوں کے درمیان موزوں جنسی اور ساجی تعلق کی ضانت عورتوں کی علیحد گی بطور مردوں اور عورتوں کے درمیان موزوں جنسی اور ساجی تعلق کی ضانت حاصل کرنے کے ایک ذریعے سے متعلق سوال کی ایک ناگز پر توسیع تھی۔ نتائج جواب دہندگان عاصل کرنے کے ایک ذریعے سے متعلق سوال کی ایک ناگز پر توسیع تھی۔ نتائج جواب دہندگان کی بہت بھر پورتھی اور مردوں میں عورتوں کی نسبت زیادہ واضح تھی، ایران کا نمونہ اس سے ملتا جُلتا تھا کیکن زیادہ معتدل تھا۔ پردے اور علیحدگی کے بارے میں جمایت قزاقتان اورترکی میں سب سے کہتوں نہ دورت کے تو اشارہ کرتی تھی کہ قزاقتان میں کمیونزم کی ریاسی پالیسی اورترکی میں سب سے مجہوریہ کے تحت سخت سکولر پالیسیاں، ان علاقوں میں مملیانوں کے رویوں کی تشکیل کرنے میں اسلامی اصولوں کی نسبت زیادہ معرومعاون تھیں۔

انڈونیشیا، ملائشیا اور پاکتان میں اور قدرے کم ترابران اور مصر میں پردے اور علیحدگی کے بارے میں عورتوں کے ہاں جرت انگیز طور پر مضبوط حمایت، غالب معیاراتی ساختوں کی قوت کی نشاندہ می کرتی ہے۔ یہی منطق، قزاقستان اور ترکی میں پردے اور علیحدگی کی حمایت کی کم سطح کی وضاحت کرے گی۔ تعلیم کا معیار پردے اور علیحدگی کے بارے میں رویوں کو متاثر کرتا ہوا محسوس ہوتا ہے لیکن مختلف طریقوں سے مصر، پاکستان، انڈونیشیا اور ملائشیا میں اس کا کوئی اثر خبیں تھا، ایران اور ترکی میں یہ بالعکس طور پر مربوط تھا، لیکن قزاقستان میں بیتعلق براہ راست اور مثبیت تھا۔ اس نمونے کو مزید حقیق اور زیادہ تھیں گرنے ہیں خوا تین کیلئے لباس کے ضابطوں کے مطالعات میں بیرا اُٹھانے کی اُمید رکھتا ہوں، مسلم خوا تین کیلئے لباس کے ضابطوں کے بارے میں رویے اُن کی کوئی اور کے بیں جوشدت میں قدرے زیادہ ہیں لیکن و لیے اُن میدر کوئی اگر یہ دے کی میں کیا گیا۔

مسلم ذبهن 224

پدرسری نظام سے متعلق سوال کا مقصد ان رویوں کا کھوج لگانا تھا کہ خاندان اور معاشرے کے استحکام کی یقین دہانی حاصل کرنے کیلئے، عورتوں کو صحح کردارا پنانے کیلئے مردوں کی رہنمائی کی ضرورت ہے۔ اگر ایسا ہوتو مردوں کا عورتوں پرغلبہ قابلِ جواز ہوگا۔ اس بات کومدِ نظر رکھتے ہوئے کہ پدرسری نظام میں مضم منطق صنفی غلبہ ہے، اس سوال کے جوابات براہِ راست پدرسری نظام کی جمایت مصر، انڈو نیشیا، ملاکشیا اور پدرسری نظام کی جمایت مصر، انڈو نیشیا، ملاکشیا اور پاکستان میں بلندترین تھی۔ ایران میں بیدرسری نظام کی جمایت مصر، انڈو نیشیا، ملاکشیا اور کیا گئا کہ ترقی۔ جبیسا پاکستان میں بلندترین تھی۔ ایران میں بیدرسری نظام کے بارے میں خواتین کے رویے مردوں کے رویوں کی نبیت قابل کی خاصد کم ترتھے۔ عموی طور پر پدرسری رویے عمر کے ساتھ شبت طور پر باہم کی نبیت قابل کی خاصد تک کم ترتھے۔ عموی طور پر پدرسری رویے عمر کے ساتھ شبت طور پر باہم مسلک تھے اورتعلیم کے ساتھ شبت طور پر باہم مسلک تھے اورتعلیم کے ساتھ شبت طور پر باہم مسلک تھے اورتعلیم کے ساتھ شبت طور پر باہم مسلک تھے اورتعلیم کے ساتھ شبت طور پر باہم مسلک تھے اورتعلیم کے ساتھ انہوں نے منفی باہمی تعلق کا اظہار کیا جوتر کی اوراریان میں خاص طور پر مضبوط تھا۔

مختلف مما لک کے ایکی ڈی آئی کے پیانوں کے مفہوم میں اُن کے تقابل سے پیدا ہونے والاسوال یہ ہے۔ کہ پدرسری نظام کی جمایت، پاکستان میں اسلامی طور پرزیادہ روایتی مصر، ملائشیا

سلم ذبهن 225

اورانڈونیشیا کے مقابلے میں کم ترکیوں ہے؟ اس عدم مساوات کی ایک مکن توجیہ صنفی مساوات اور مردول کے رُتبے کے درمیان تعلق ہے۔ اوپر حوالہ دیئے گئے آج ڈی آئی کے پیانے واضح طور پر بیرہنمائی کرتے ہیں کہ خوا تین کی شہریت کا معیار مصراور انڈونیشیا میں پاکستان کی نسبت خاصا برتر ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ مردول کے مقابلے میں خوا تین نے مصراور انڈونیشیا میں زیادہ معیار حاصل کرلیا ہے۔ اس کا ایک عمرانیاتی نتیجہ بیہ ہے کہ عورتوں کے مقابلے میں مردمصراور انڈونیشیا میں مورتوں کی شہریت کا انڈونیشیا میں مرتبے کے نقصان کے تجربے سے گزرہے ہیں۔ پاکستان میں عورتوں کی شہریت کا معیار نسبتاً ترتی پذیر ہے، لہذا مردوں نے مرتبے کے مقام کا وہی نقصان برداشت نہیں کیا جیسا کہ مردول نے مصراور افتہ ویک تی بیسے کے مقام کا وہی نقصان برداشت نہیں کیا جیسا کے مردول نے مردول نے مردول نے مردول کے میں اس کا میں نقصان برداشت نہیں کیا جیسا کہ کے مردول نے مردول نے مردول نے مردول نے مردول نے مردول کے مقام کا وہی نقصان برداشت نہیں کیا جیسا کے مردول نے مصراور افزون نیشیا میں کہا ہے۔

ایک مناسب نتیجہ جوہم اس سے اخذ کر سکتے ہیں ہیہ ہے کہ مردول کی طرف سے برداشت کئے جانے والے مرتبے کے نقصان کے درجے کا تعلق، پردے، علیحدگی اور پدرسری نظام کے بارے میں رویول سے ہے، مسلم معاشرول میں جہال مردول نے عورتول کے مقابلے میں رُتبے کے زیادہ نقصان کا تجربہ کیا ہے اُنہول نے اس کی تلانی عورتول کے بارے میں زیادہ رجعت پہنداندروی اپنا کرکی ہے، جس میں پردے علیحدگی اور پدرسری نظام کی جمایت شامل ہے یہ چیز ملائشیا انڈو نیشیا مصراور پاکتان میں مردول کے رویے میں اختلاف کی وضاحت کرے گی۔ اس کا مرادی مفہوم ہے ہے کہ مسلم ممالک میں جول جول خوا تین کی حیثیت اور مقام حکومتی پالیسیول کا مرادی مفہوم ہے ہے کہ مسلم ممالک میں جول جول خوا تین کو سابھی مزاحت کی نئی، شکلوں کا سامنا کرنے کی تو تعربی جا ہے۔ ایک شکل جو بیمزاحت اختیار کرستی ہے وہ ایسی بنیاد پرست اسلامی تحریکوں کا انجرنا ہے، جواسلامی اصولوں کو قائم کرنے کی کوشش کریں گی، جس میں روایتی اصولوں کی طرف سے مقرر کردہ خطوط پرصنفی تعلقات کا نظم وضیط بھی شامل ہوگا۔

تاہم یہ نمونہ، ندکورہ بالا چار ممالک میں خواتین جواب دہندگان کے ہاں نسبتا روایق خیالات کے غلبے کی وضاحت نہیں کرتا۔ اس کی سب سے زیادہ ممکنہ تو جیہ ہے کہ وہ حالات جو مردوں کے غلبے اور کنٹرول کی جمایت کرتے ہیں، عورتوں کے دُنیا کے بارے میں خیالات پر طاقتور معاشرتی اثرات کے طور پر کام کرتے ہیں، الہذا عورتیں پردے اور پدرسری نظام کے بارے میں اثرے میں اشارہ بارے میں اشارہ کرتے ہیں۔ یہ اعدادو شار ایک اور ممکنہ تو جیہ کی طرف بھی اشارہ کرتے ہیں۔ عمال حواد کی واداری، اُس گروپ کی فرد کی کرتے ہیں۔ عمومی طور پر، ساجی گروپوں کے ساتھ انفرادی وفاداری، اُس گروپ کی فرد کی

ضروریات اورخواہشات کو پوراکرنے کی مُدر کہ قابلیت کے مطابق مختلف، ہونے کا رُبھان رکھتی ہے۔ فرد کی گروپ کے ساتھ وفاداری اور مما ثلت میں اضافہ ہوتا ہے، اگر گروپ کو فرد کی ضروریات کی تسکین کرنے والا پایا جائے۔ اس کا مفہوم یہ ہوگا کہ وہ معاشر ہوں گے، وہ عورتوں کیلئے اداراتی مساوات کوتر تی دینے والے حالات پیدا کرنے میں زیادہ کا میاب ہوں گے، وہ عورتوں میں معاشر ہاوراس کی غالب اقدار کے ساتھ زیادہ مما ثلت پیدا کریں گے۔ اس مطالع سے حاصل شدہ اعدادوشار اس مفروضے کی پچھ مایت مہیا کرتے ہیں جب ہم ان اقدار اورخوا تین کی شہریت کے معیار کے بارے میں، ملاکشیا، انڈونیشیا پاکستان اور مصر میں خوا تین کے رویوں کا شہریت کے معیار کے بارے میں، ملاکشیا، انڈونیشیا پاکستان اور مصر میں خوا تین کے رویوں کا تقابل کریں۔ تا ہم ہوسکتا ہے بیرائے قزاقستان، ایران اورتر کی کے معاطے میں قابل اطلاق نہ ہو، اس وجہ سے کہ ان مما لک میں انفرادی اور اجتماعی شخصات کی تشکیل کرنے میں اسلامی اقدار کی نسبت ریاسی نظر یے نے زیادہ غالب کر دار ادا کیا۔

آخری بات، جائزہ لئے ہوئے مما لک میں، پردے، عورتوں کی علیحدگی اور پدرسری نظام کے بارے میں رویوں سے متعلق نتائج کا مجموعی ڈھانچہ یہاں پیش کئے گئے مفروضے کی تھدیت بھی کرتا ہے کہ ساجی طور پر کئے گئے رسوم ورواج ، انسانی جنس کوضا بطے میں رکھنے کے موثر ذرائع ہوسکتے ہیں۔ انسانی جنس، تمام معاشروں میں ثقافی طور پرانتہائی منظم طرز ہائے عمل میں سے ایک ہے۔ (حسن 1982) ایسے نظم وضبط کے بغیر کوئی بھی معاشرہ زندہ نہیں رہ سکتا۔ اس نظم وضبط کے گردار تقاپذ بر ہونے والے بہت سے اصول براوراست یا بالواسط طور پر نئے ارکان کی متعلق ہیں۔ جیسا کہ تاریخ کے بہت سے حصے میں جنس اورافز اُکٹر نسل کے درمیان ایک مضبوط تعلق رہا ہے بہت سے تھے میں جنس اورافز اُکٹر نسل کے درمیان ایک مضبوط تعلق رہا ہے بہت سے تعلق رہا ہے بہت سے تعلق رہا ہے بہت سے معیاروں نے صفی نازک کے جنسی طرز عمل اور نتیجہ اُن کے نمی اور افز اُکٹر نسل کے درمیان تعلق کو سے بہت سے معیارا پی مناسب اورافز اُکٹر نسل کے درمیان تعلق کو شخصی کردار کے ساتھ ہی ان میں سے بہت سے معیارا پی مناسب اور نظیمی کردار کے حارہے ہیں۔ اب افز اکثر نسل جنسی ملاپ کا ناگز برنتیج نہیں ہے صنعتی معاشروں کی نسبت کہیں زیادہ ترقی یا فتہ ہے۔ بہت سے ممالک میں بشمول مملل مصنعتی معاشروں کی نسبت کہیں زیادہ ترقی یا فتہ ہے۔ بہت سے ممالک میں بشمول مملل میں جنسی معیاروں کی نسبت کہیں زیادہ ترقی یا فتہ ہے۔ بہت سے ممالک میں بشمول مملل میں انہوں میں ان عام کہ دری میں بشمول مملل کے مضبوط ثقافی روایات کے باوجود ، جنسی ومتاثر کرنے والے تظیمی معیاروں کی نسبت کہیں زیادہ ترقی یا فتہ ہے۔ بہت سے ممالک میں بشمول مملل کے مضبوط ثقافی طور پر

جڑیں رکھنے والے ایسے معیارات سے زیادہ آزادی حاصل کرنے کی طرف لے جائے، جنہوں نے معاشرے میں اُن کے سماجی کر داروں اور مقام کو کم کرنے میں ایک معاون کر دارا داکیا۔ مقیجہ:

صد یوں کے عمل میں ،مقد س متون کی تعبیرات نے مسلم معاشروں میں انسانی جنس کا ایسا تصور پیدا کر دیا ہے جو یہ قرار دیتا ہے کہ عور تیں نہ صرف جنسی مخلوق ہیں بلکہ جسم جنس ہیں۔ یہ عور تیں نہ صرف جنسی طور پر ہیجان انگیز ہیں اور مردوں کو ورغلانے کے قابل ہیں۔ پردے اور عور توں کی علیحدگی ،مردوں کی طرف سے جنسی لغزش کے امکان سے بیخے کیلئے اور ساتھ ہی ساتھ ہی ساتھ خاندان کے استحکام کویقینی بنا نے کیلئے مطلوب چیز ہے۔ اس کے ساتھ ہی وہ غالب کردار منسلک ہے ، جو خاندان کے کینی دائرے میں اس کی مناسب طور پر کام کرنے کیلئے مردوں کے سپر دکیا جاتا ہے۔

اس باب میں پیش اور تبعرہ کی گئی شہادت اس مفروضے کیلئے بہت مضبوط حمایت مہیا کرتی ہے کہ پردے، عورتوں کی علیحہ کی اور پدرسری نظام کے بارے میں رویے، انسانی جنس کی ضابطہ بندی سے متعلق ہیں۔ معر، پاکستان، ملا میشیا، ایران اور انڈو فیشیا جیسے معاشروں میں، جن میں شادی اورخاندان سے باہر مرداور عورت کے درمیان کسی قتم کے جنسی تعلق پر شدید پابندیاں ہیں، پردے اور پدرسری نظام کے بارے میں رویے انتہائی شدید اور انتہائی قدامت پندانہ ہیں۔ ٹرک اور قزاق معاشروں میں جہاں ایسی ریوں کو تقافتی طور پر تو قبول کیا جاسکتا ہے، کین عورتوں فرک اور قزاق معاشروں میں جہاں ایسی ریوں کو تقافتی طور پر تو قبول کیا جاسکتا ہے، کین عورتوں پردے اور پدرسری نظام کے بارے میں رویے اُن رویوں کے باکل برغس میے جن کا اظہار معر، پردے اور پدرسری نظام کے بارے میں رویوں کے باکل برغس میے جن کا اظہار معر، پاکستان، ملائشیا، ایران اور انڈو فیشیا کے جواب دہندگان نے کیا۔ ہمیں ان مسائل کا مزید کھوت پاکستان، ملائشیا، ایران اور انڈو فیشیا کے جواب دہندگان نے کیا۔ ہمیں ان مسائل کا مزید کھوت جن ، جو بدشمتی سے اس مطالعے کو دستیاب نہیں ہے۔ بیش پردہ، پدرسری نظام اور غیرت کی نام پرقل، کے بارے میں رویوں کے درمیان تعلق کے جاس پیش کئے گئے استدلال کاعمرانیاتی مفہوم ہے ہے کہ جیسے جیسے انسانی جنس کے بارے میں رویوں میں تبدیل کی آئی دورتوں کی علیحدگی اور پدرسری نظام اور غیرت کی نام پرقل کی ارے میں رویوں میں تبدیلی آئی گئے گی۔ کہ جیسے جیسے انسانی جنس کے بارے میں میں تبدیل کی آئی گئے گی۔

#### باب8

# عالمگيريت اوراسلامي أمّه

### فارف

اسلام دُنیا کا دوسراسب سے بڑا ندہب ہے، جس کے پیروکاروں کا تخمینہ 1. 1 ارب ہے، جو دُنیا کی آبادی کا 25 فیصد بنتے ہیں۔ ان ہیں سے تقریباً 1. 1 ارب پینتالیس مسلم اکثریتی ملکوں میں رہتے ہیں اور باقیماندہ 4000 ملین 149 مما لک میں اقلیتوں کے طور پر رہتے ہیں۔ اسلامی علا کے نزد یک مسلم دُنیا ایک اُمّہ کی تشکیل کرتی ہے۔۔۔۔ ایک عالمگیر قومیت جو مشتر کہ فد ہب اور اس کے قانون کے نفاذ پر بنی ہے۔ (چو ہدر ک 1994: ولال 1995: رہمان 1989: فان گرون بام کے قانون کے نفاذ پر بنی ہے۔ (چو ہدر ک 1994: ولال 1995: رہمان کا کھوج لگانے سے پہلے اُمّہ کے تصوّر کا جائزہ لے گا۔

# اسلامی اُمّه : ایک مخضر تاریخی عمومی جائزه:

اُمّة کا تصور اسلام کے اوائل سے ہی مسلمانوں کے خیل کو خاص طور پر مسلمان دانشوروں کو ایک جذبہ عطا کرتارہ ہے۔ اُمّة کی اصطلاح قرآن کریم میں ساٹھ سے زیادہ مرتبہ نمودارہوتی ہے، جہاں اس کے کثیر اور متنوع معانی ہیں جوایک پیغیبر کے پیروکاروں سے لے کریا نجات کے ایک اُلوہی منصوبے سے لے کر، ایک فرجہی گروہ، معتقدین کی ایک بڑی تومیت کے اندرایک چھوٹے گروہ، گراہ لوگوں اور ایک نظام ہستی تک چھیلے ہوئے ہیں۔

(ولال1995: فان گرون بام1961 1962: رحمان1989: نیوون منجر سے1959: ڈینی 1975: گیاناکس1983)۔

واٹ (1955) کے مطابق اُمہ ایک کچکدار تصور ہے جے معانی کا ایک نیارنگ دیا جاسکتا ہے، اور بیمزیدار تقاکے قابل ہے۔ بلاشبہ، اس اصطلاح کامبہم مفہوم مسلمان قائدین اور نظریہ سازوں کو اس کے مفاہیم اور استعال کو اپنے مطلب کے مطابق بنانے کی گنجائش پیدا کرتا ہے تا کہ وہ اپنے اور معاشرے کے معاملات کو ہم عصر سیاسی اور ساجی حالات کی مطابقت میں چلا کیں۔اسلام کے ابتدائی دنوں میں اس کے کثیر اور بعض اوقات مہم معانی سے بیا یک اسلامی قومیت ہی کے تصور کی علامت اور تجسیم بن گیا، اور پھر بتدرت کا اس نے ساجی قانونی اور ند ہمی تعبیرات حاصل کرلیں۔ عمرانیاتی طور پر اُمہا یک مبدلاتی تصور بن گیا۔اس مفہوم میں کہ اس نے تبدیل کرنے والا ایک اہم کردار اداکیا، پہلے عرب قبائل کو ایک قوم میں اور بعد میں جب اسلام غیر عرب علاقوں میں پھیلنا شروع ہوا، تو مسلمانوں کے مختلف گروہوں کو اہلِ ایمان کی ایک قومیت میں تبدیل کرتے ہوئے۔ (ڈپنی 1975۔ گیانا کس 1953 دواد دوائے۔

بطور مونین کی ایک قومیت کے اُمّه کیلئے ایک ایسی قومیت کے ساتھ تعلق رکھنے کا شعور لازم تھا، جس کی رکٹیت، مساوی طور پر، اور ایمان کے علاوہ کسی اور شرط یا پابندی کے بغیرتمام اہلِ ایمان کیلئے کھلی تھی۔ اس مفہوم میں بیاسلام کی عالمگیریت کی علامت تھی۔ یہ ایک ایسی فدہبی اور ثقافتی شاخت کو قائم کرنے کا ایک ذریعہ بن گئی جومسلمان ریاست سے آزاد تھا۔ ثقافتی اور فدہبی شاخت کی تقمیر سے اس ذریعے نے روحانی ترقی اور ربط کے احساس کو ہنگامی علاقائی ریاستوں سے آزاد کردیا۔

اس نئی اُمہ کی زندگی کا نشان ایک نفوذ پذیرینا اخلاقی انداز تھا، جوقد یم ابتدائی وفاداریوں سے نہیں بلکہ فرد کے خداسے تعلق سے اخذ کیا گیا تھا اور اسے بطورگل، گروپ میں جاری وساری توقعات سے برقراررکھا گیا، اور اُن کی اجتماعی زندگی میں ایک شکل دی گئی تھی۔ (ہا گسن 1977) وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ اُمہ ایک ذبئی کیفیت، ساجی حسیت کی ایک شکل اور ایک متصور تومیت بن گئی، جس نے اہل ایمان کو ایک نیک زندگی بسر کرنے، اور خود مخارا اُمہ کی حدود کی حفاظت کرنے بلکے اُسے مزید وسعت دینے کیلئے متحد کردیا۔

اُمّه، ندہی وحدت کو قائم رکھنے اور معتقدین کے ثقافتی تنوع کو اپنے اندر جذب کرنے کیلئے ایک قالب بن گئی۔اس نے وحدت کا ایک مضبوط احساس پیدا کیا، جو پوری مسلم وُنیا میں سرایت کر گیا اور مثالی سطح پر اہم نسلی اور ثقافتی اختلافات کو دبانے یا اُس پر قابو پانے میں ممدومعاون تھا۔اس طرح یہ توسیع کیلئے ایک نازک بنیاد بن گیا،جس نے اپنے اندر زندگی کے حقائق کو نظر انداز کرنے کی کچھ گنجائش پیدا کرلی۔نفیات کے حوالے سے بات کی جائے تو،اُمّہ

کی اصطلاح نے دوسطوح پر زندہ رہنے کی گنجائش پیدا کرلی، ایک تناؤمیں زندہ رہنے گی، جس سے بھی مکمل طور پر چھٹکارانہیں مل سکتا، جوابھی تک مسلم دُنیا کے اہم حصوں میں اندرونی بے چینی پیدا کرنے والا ایک اہم عضر ہے۔

جدید مسلم دُنیا میں اُمدکا تصور ،اسلام پر مذہبی، سیاسی اور نظریاتی بحثوں کا ایک جزولا نیقک ہے۔ اس کی بنیادیں اسلامی وحی، اور اسلامی تاریخ کی سیاسی عظمت کی اجتماعی یا دواشتوں پر تعمیر کی ٹی ہیں۔ مسلمانوں کے تصور میں اُمّہ ایک خدائی قانون کے تحت زندگی بسر کرتی ہے جس کی کافظ خود اُمہ ہے۔ دُنیاوی سیاسی اقتدار قانون کا نہ تو منبع ہے نہ ہی اُس کی صانت ہے۔ اس کے جواز کو اُس وقت تک تسلیم کیا جاتا ہے جب تک سیم نہ جب کے تحفظ اور اُس کی توسیع کی صانت دیتا ہے۔ (فان گرون بام 1962) جہاں اس طرح کی ارادی رُخ بندی ہم عصر عالمگیریت کے رُجھانات سے ہم آہنگ ہے، وہیں پر سیجد بید سلم دُنیا میں سیاسی عدم استحکام اور بے چینی کا فطری ذریعہ بھی ہے۔ اس کی عکاسی جماعت اسلامی اور مسلم برادر ہوڈ کے جیسی متعدد بڑی جد بید مسلم دُنیا میں اور مسلم برادر ہوڈ کے جیسی متعدد بڑی جد بید مسلم دُنیا میں اور مسلم برادر ہوڈ کے جیسی متعدد بڑی جد بید مسلم میں اور مسلم برادر ہوڈ کے جیسی متعدد بڑی جد بید مسلم میں اور مسلم برادر ہوڈ کے جیسی متعدد بڑی جد بید مسلم ساجی اور سیاسی تحریکوں میں ہوتی ہے۔

جماعت اسلامی اور مسلم برادر ہوؤ جیسی نظیموں کے مطابق مسلم اُمد قو می حدود سے بلند
ایک جغرافیائی وجود ہے جس کا دل جدید عرب شرق اوسط میں ہے۔ان کے نظریہ سازوں کے مطابق مسلم اُمّہ کی وقار اور سیاسی اقتدار، پچھلی پانچ صدیوں کے مغربی سیاسی اور عسکری غلبے سے مرک طرح تباہ ہوا ہے۔اب اسلامی نشاۃ ثانیہ کے نئے اشارات سے، اُمہ کو ہمیشہ کیلئے غیر موثر رکھنے کی مغربی کوششوں کی مزاحمت کی جارہی ہے۔ جماعت اس اسلامی نشاۃ ثانیہ کو خدائی مضوبے کے ساتھ منسوب کرتی ہوئے ''اور کفار منصوبے کے ساتھ منسوب کرتی ہوئے ''اور کفار نے والا میں سازش اور منصوبہ بندی کی اور خدانے بھی تدبیر کی۔اور خداسب سے بہتر تدبیر کرنے والا ہے'' کا میں اور خدانے بھی تدبیر کی۔اور خداسب سے بہتر تدبیر کرنے والا ہے'' کا دور خدا

یہ چیز اس حقیقت کی وضاحت کرتی ہے کہ بہت سے اسلامی فعالیت پیندوں کیلئے، اُمّہ کا تصور ہم عصر مسلم حسیت کا ایک اہم اور لایفک بُڑو ہے، جس کی ابتدا قر آنی وحی میں ہوئی، لیکن جس نے مفہوم اور استعال میں، اسلامی وُنیا کی ترقیوں کی موافقت میں ارتقاحاصل کیا ہے۔اُمّہ اپنا اظہار نظریاتی، ادراکی، نسلی اور طرزِ عمل کی سطوح پر کرتی ہے، مسلمانوں اور خاص طور پر مسلمان فعالیت پیندوں، دانشوروں کیلئے بیا کی عمرانیاتی حقیقت ہے۔ بیا سلام میں ساجی تشخیص کا ایک

سوائے اسلام کے۔

الیامنفرداصول ہے، جواجماعی حسیت اور قومی تنظیم کی بنیاد کے طور پر کام کرتا ہے۔ مسلم علما کے ہاں اس بات پر اتفاقِ رائے ہے کہ اُمّہ ایک روحانی، غیر علاقائی قومیت کی طرف اشارہ کرتی ہے، جواپنے افراد کے مشتر کہ عقائد سے متاز ہے۔

ہے۔ بوب برطانوی ہندوستان میں اُس مسلم قوم پرسی کے نظریے کے اہم معمار، جو1947 میں پاکستان کے قیام پر فلنج ہوئی، سرمحمد اقبال تھے۔ وہ اُردواور فارسی زبانوں کے مشہور ترین شعرامیں سے ایک تھے۔ 1918 کی ایک نظم ، اسرارِ خود غرضی ، میں اُنہوں نے اعلان کیا:
ہمارا جو ہر کسی مقام کے ساتھ بندھا ہوانہیں ہے ہماری شراب کی قوت کسی جام میں محدود نہیں ہے:
چینی اور ہندوستانی اُن شیشے کے نکڑوں کی مانند ہیں جو ہمارے جام کی تعمیر کرتے ہیں۔
ترک اور شامی اُس مٹی کی مانند ہیں جو ہمارے جد کی شاند ہیں ہم کسی آبائی وطن کا دعوئی کرتے ہیں۔
ہمارادل ، نہ ہندوستانی ہے ، نہ شامی ، نہ دومی نہ ہم کسی آبائی وطن کا دعوئی کرتے ہیں۔

(بحواله رابنس2002)

تاہم اسلامی دُنیا قوم پرتی کے نظریے سے یکسر مامون نہیں ہے۔ مسلم ممالک میں قوم پرتی نے اکثر اوقات اُمّتہ کے تصور کواپنے اندر کھیالیا ہے۔ اگر چہ زیادہ ترمسلم ممالک، کسی اور جگہ اپنے متقابلین کی مانند، قوم پرتی سے شدید طور پر متاثر ہوئے ہیں، لیکن اسلامی احیا کی تحریکیں اُمتِ مسلمہ کے وجود کو ہمیشہ اپنی سیاسی اعلان کردہ پالیسی کا حصہ بناتی ہیں۔ بیتح یکیں بیاستدلال کرتی ہیں کہ اسلامی اُمّہ کے ساتھ وفا داری کسی اور نسلی، اور جغرافیائی وفا داری سے مقدم ہے۔

تا ہم سیاسی حقیقت میر ہے کہ جہاں بہت سے مسلمان اُمہ کے تصور کو اپنی اجتماعی شناخت کا ایک اہم ذریعہ بیجے ہیں، وہیں پرقوم پرتنی اور قوم پرتنی کی تحریکیں بھی بہت سے مسلم ممالک کا ایک اہم اور لازمی مجود ہیں۔ اس طرح مسلمان دوہری یا کثیر ساجی تنقصات رکھنے کا رُبجان رکھتے ہیں، جو قومی، یانسلی اور اسلامی تنقصات پر مشتمل ہوتا ہے۔ عمرانیاتی مفہوم میں، اُمّه کا تصور ایک

مثالی صورتِ حال کی طرف اشارہ کرتا ہے۔مسلمانوں کی ایک محیط کل وحدت ہے،جس کو اکثر آواز دی جاتی ہے کیکن وہ بھی کلمل طور پرحقیقت کاروپنہیں دھارتی۔

## عمرانيات اوراُمّه:

بطورایک عمرانیاتی مظہر کے، اُمّہ کو کم از کم دو تجویاتی نقطہ ہائے نظر سے دیکھا جاسکتا ہے۔ اسے ایک' قومیت' کے طور پر بھی دیکھا جاسکتا ہے اور ایک' اجتماعی تشخص' کے طور پر بھی۔ بلاشبہ دونوں نقطہ ہائے نظر مربوط ہیں لیکن اس مظہر کا ان دونوں تناظرات سے دیکھنا مفید ہوگا: کیونکہ دونوں اس کے مستقبل کی ترتی اور ارتقا کے تجربے میں حصہ اداکرتے ہیں۔

عرانیات میں، قومیت کی سم کی ساجی نظیموں کی خصوصیت ساجی کیے جنسی ہوتی ہے، اور وہ زیادہ ترقد یم اور نامیاتی تعلقات پربنی ہوتی ہیں۔اوراُن میں ایک اخلاقی ربط ہوتا ہے، جوا کثر اوقات مشتر کہ ذہبی جذبات پربنی ہوتا ہے۔ اس قتم کی ساجی تنظیمیں، پیچیدہ محنت کی تقسیم، انفرادیت پیندی، اور جد بدسر مابید دارانہ مقابلہ بازی کی وجہ سے روز افزوں ساجی تفریق سے تبدیل اور تحلیل ہوجاتی ہیں، جو چیز ایک ایسے معاشرے کوجنم دیتی ہے جو تلاز ماتی قتم کے تعلقات پربنی ہوتا ہے۔اس تبدیلی کی معنویت بدہے کہ نیا اور اُ بھرتا ہوا تلاز ماتی معاشرہ، اپنی ساجی مضبوطی اور ساجی مربوطیت کی بنیادوں کے طور پر انفرادیت پیندی، انفرادی خود مختاری، اداراتی تفریق اور معاہداتی تعلقات پرانحصار کرتا ہے۔(اُونیز 1953)

دوسرے نقط ُ نظر ہے، اُمہ کو بطور ایک اُجھا کی تشخص کے دیکھا جاسکتا ہے۔ انسانی معاشروں میں، اجھا کی تشخص کی بنیادیں ساجی بنانے کے عمل میں ہوتی ہیں، افراد، پہلے، اپنے معاشرے کی اقدار، مقاصد اہداف کے ساتھ ہم آ ہنگ ہوکر اور پھر اُنہیں اپنے ورون میں داخل کرکے اسے ترقی دیتے ہیں۔ پیمل انفرادی تشخص پیدا کرنے کے علاوہ اجھا کی تشخص کی تعمیر بھی کرتا ہے۔ رسومات اور معاشرے کے رسوماتی طرز ہائے عمل اسے مزید تقویت دیتے ہیں اور اس کے ارکان کو یکسانیت کا ایک احساس دیتے ہیں، خاص طور پر دوسروں کے خلاف جن کے اجھا کی تشخصات مختلف ہوتے ہیں۔

اجتماعی تشخص کی تعمیر میں بنیادی کردار مشتر کہ مذہب، زبان اور ثقافت کے علامتی انظاموں کی طرف سے اداکیا جاتا ہے، جواجتماعی تشخص کے میکانیات کی تعریف کرنے والی حد کے طور پر بھی کام کرتے ہیں۔ حدود کو یاد کیا جاسکتا ہے، یا کھیا لینے سے تبدیل کیا جاسکتا ہے یا

علامتی دوائر کوگراکر، جیسا کہ وہ جوندہی تبدیلی، یامقاطعہ کالازم ہوتے ہیں۔ پچھ ماہرین عمرانیات نے بیاشارہ کیا ہے کہ اجماعی شخص قدامت شائنگی اور ماورائیت یامقدس بن کے بین، کیونکہ حقیقی بڑے نامائی نشان مثالی انواع کے مختلف عناصر کو اکٹھا کرتی ہے۔ (آئسن سٹیٹ اینڈ علامت ہی ہمیشہ ان مثالی انواع کے مختلف عناصر کو اکٹھا کرتی ہے۔ (آئسن سٹیٹ اینڈ گیسن 1995)۔ اجماعی تشخص کی تغییر خالصتاً علامتی معاملہ نہیں ہے، جوتقسیم محنت، وسائل کے کنٹرول، اور ساجی تفریق سے غیر متعلق ہو۔ اجماعی شخص اور ساجی سلیت لازمہ ہوتے ہیں، کنٹرول، اور ساجی تفریق نے متعلق ہو۔ اجماعی شخص کے مقابلے میں اجماع کے ارکان کے استحقاقات کا ڈھانچے بنانے کا۔

اس تناظر سے اُمد مسلمانوں کے ایک اجتماعی تشخص پر مشتمل ہوگی، اس مفہوم میں کہ یہ اسلام کے مقدی دائر ہے کے ساتھ مسلمانوں کی تطبیق کی طرف اور اس کے اُن کی انفرادی حسیت میں انضام کی طرف اشارہ کرے گی۔ اُمتہ کو مسلمانوں کے اجتماعی تشخص کے طور پر دکھنے کا ایما ہی ہے کہ چونکہ یہ ایک ساجی ساخت کا نتیجہ ہے جس میں ساجی ڈھانچہ اور ساجی طریق ہائے عمل اہم کردار اداکرتے ہیں، لہذا جونہی پیشکیلی تراکیب تبدیل ہوتی ہیں، وہ اجتماعی تشخص کی نوعیت میں بھی تبدیلی پیداکرتی ہیں۔ دوسر کے نفظوں میں چونکہ مسلمان، ایک مشتر کہ مذہب میں شریک ہونے کے علاوہ، اپنے متعلقہ معاشروں کے تناظرات میں بھی اپنی ارتقاء اور زندگیاں بسرکرتے ہیں، لہذا جیسے ہی بیہ معاشرے، جدیدیت، صنعتی عمل، سیاسی ارتقاء اور زندگیاں بسرکرتے ہیں، لہذا جیسے ہی بیہ معاشرے، جدیدیت، صنعتی عمل، سیاسی ارتقاء اور عالمگیریت کے اثر کے تحت تبدیل ہوتے ہیں، تو یہ مسلم اجتماعی تشخص پر بھی اثر انداز ہوں عالمگیریت کے اور سیاسی عالمگیریت کے طور پر برصغیر ہندوستان کے مسلمانوں کے ساجی ساخت کے اور سیاسی تناظرات بچھلے بچاس سال میں، پہلے 1947 میں برصغیر کی تشیم اور پھر 1972 میں پاکستان کے مثاظرات بھیلے وی سامی ساخت کے اور سیاسی تناظرات بھیلے بچاس سال میں، پہلے 1941 میں برصغیر کی تشیم اور پھر 1972 میں پاکستان کے حاجتماعی تشخصات کو بھی متاثر کیا ہے۔

## اُمّه حسیت اور جدیدیت:

اگرائمہ ایک تنم کا اجتماعی تشخص یا ایک متصورہ قومیت ہے، تو کیا ہم، ہم عصر مسلم حسیت، میں اس کی موجودگی کا کھوج لگا سکتے ہیں؟ اس سوال کا جواب دینے کا ایک نقطہ نظر، اُمّہ حسیت، کی ، ذہبی حسیت یا خُداپر تق کے مفہوم میں پیائش کرنے پر مشتمل ہے۔ مسلم ذہب پر تق کے کثیر ملکی مطالع کے ایک حصے کے طور پر جمع شدہ تجربی شہادت کے تجزیے کے ذریعے بیمکن ہے کہ سات مسلم ممالک یعنی انڈونیشیا، ملائشیا، پاکستان ،مصر، قزاقستان ،ایران اور ترکی میں مسلمانوں کے ہاں اُمّہ حسیت ، کے درجے کا تعین کرلیا جائے۔ یہ مطالعہ 1997 اور 2003 کے درمیان کیا گیا اور اس میں 6300 کے درمیان کیا گیا اور اس میں 6300 مسلم جواب دہندگان سے کئے گئے سوالات شامل تھے۔

ان اعداد و قار کواستعال کرتے ہوئے ایک اُمّہ حسیت اشاریہ، درج ذیل مسلم عقائد واعمال کیلئے اتفاق رائے کی شروح کا اوسط نکا لتے ہوئے، تیار کیا گیا۔ ۱۔ اللّٰد کے وجود کے بارے میں کوئی شک نہیں: 2۔ قرآنی مجوزات پختہ یقین: 3۔ رمضان کے مہینے میں روزے رکھے: 4۔ حیات بعد الحمات پریقین 5۔ اس بات پریقین کہ جولوگ اللّٰہ کے وجود کا انکار کرتے ہیں وہ خطرناک ہیں۔ اس طرح ہر ملک کیلئے اُمہ حسیت کے اشارے کی اخذ کردہ اقدار، بشمول جدیدیت کی متماثل اقدار کے جیسا کہ یہ ہومن ڈویلپہنٹ انڈیکس (ای ڈی آئی) میں، یواین ڈی پی کی 2002 کیلئے ہومن ڈویلپہنٹ انڈیکس (ای ڈی آئی) میں، یواین ڈی پی کی 2002 کیلئے ہومن ڈویلپہنٹ انڈیکس (ای گوئی آئی) میں، یواین ڈی پی کی 2002 کیلئے ہومن

جدول 8.1 أمّه كي حسيت اورجد يديت مسلم مما لك ميں

|                           |             | •         |
|---------------------------|-------------|-----------|
| یت (انسانی ترقی کااشاریه) | أمه كي حسيت | مُلك      |
| .682                      | 92          | انڈونیشیا |
| .790                      | 90          | ملائشيا   |
| .499                      | 91          | پاکستان   |
| .648                      | 94          | مصر       |
| .719                      | 76          | ايران     |
| .734                      | 71          | ترکی      |
| .765                      | 22          | قزاقستان  |

1۔ اُمّہ کی حسیت کا اُٹاریہ نامز دمما لک سے حاصل شدہ جائزے کے اعداد وشار سے اخذ کیا گیا، بیدرج ذیل اعتقادات سے متفق 'جواب دہندگان کا ایک اوسط ہے۔ 1۔ اللّہ کے وجود کے بارے میں کوئی شک نہیں۔

- 2- قرآنی معجزات پر پخته یقین ـ
- 3- رمضان کے مہینے پرعقیدہ۔
- 4- حيات بعدالممات يريقين -
- 5۔ اس بات پریقین کہ وہ افراد جواللہ کے وجود سے انکار کرتے ہیں خطرناک ہیں۔ 2۔ جدیدیت سے مراد ہے، منتخب ممالک کیلئے انسانی ترقی کے اشاریتے کی اقدار۔ دیکھئے یواین ڈی ٹی (2000)۔

یشهادت اس بات کی تقدیق کرتی ہے کہ مذہب پرسی، وہ معیار جے یہاں اُمہ حسیت معلوم کرنے کیلئے قائم مقام معیار کے طور پر پیش کیا گیا ہے، قزاقستان کے علاوہ تمام ممالک میں مسلم شخص کا ایک جزولا یفک ہے۔ مطالع میں شامل ممالک میں قزاقستان کا معاملہ منفر دہے۔ مدہ واحد ملک تھا جو سوویٹ ریاست میں 199 میں اُس کی شکست وریخت تک شامل تھا، جواس کی آزادی پر منتج ہوئی۔

سوویٹ حکمرانی کے دوران ندہب کوعوا می زندگی سے کم وبیش خارج کردیا گیا۔ نتیجہ قزاق مسلم کے تشخص کی بنیاد بجائے ندہب پرتی کے نسلیت اور تاریخ رہ گئی، اوراس بات کی تصدیق جدول 1 کی شہادت سے ہوتی ہوئی محسوس ہوتی ہے۔مطابع میں شامل باقی تمام ممالک میں اسلام ذاتی اور اجتماعی زندگی کا ایک ہمہ جاموجود اور طاقتور حصہ تھا اور فدہبی تشخص اور اُمہ کی حسیت میں ایک مرکزی کردارادا کرتا تھا، جیسا کہ اعداد و شارسے ظاہر ہوتا ہے۔

اس حسیت نے 'اپنے' اور' دوسر نے کے تصور کی تشکیل کی۔ بیمسلمانوں میں اُن دوسر سے مسلمانوں کے ہاتھوں جبر ، تشدد اور مسلمانوں کے ساتھ ہم آ جنگی کی گنجائش پیدا کرتی ہے جو' دوسرون کے ہاتھوں جبر ، تشدد اور ناانصافیوں کا شکار ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ فلسطین میں کشکش اور مغرب خصوصاً ریاستہائے متحدہ کی اسرائیل کی حامی پالیسیوں نے مسلم ممالک میں ایک شدید امریکہ خالف احساس پیدا کر دیا ہے۔ انہی وجوہات کی بنا پر بوسینیا چیچنیا ، عراق اور افغانستان میں تصاد مات نے مغرب کے خلاف جذبات اور رویوں کو ہوادی ہے۔ یہ استدلال بھی کیا جاسکتا ہے کہ اُمہ حسیت، نام نہاد جہادی تحریکوں کو بھی سہارادیتی ہے جو جنوب مشرق ، جنوب ، وسطی ایشیا اور شرقِ اوسط کے متعدد مسلمان ممالک میں تشدد پسند مزاحمتی تحریکوں میں فعال طور پر ملؤث ہیں۔ عراق ، فلسطین ، چیچنیا ، کشمیر، افغانستان ، یا کستان اور دوسرے مقامات پر اُن کی سرگرمیوں کی اطلاعات عام طور پر ذرائع ابلاغ

کی کہانیوں میں آتی رہتی ہیں۔الغرض، آدمی بیاستدلال کرسکتا ہے کہ اُمّہ حسیت،مسلمان ممالک میں مغرب کے خلاف نفرت اور مخالفت پیدا کرنے میں ایک اہم عامل ہے۔

کیااس کا بیمطلب ہے کہ اُمہ حسیت اسلامی وحدت کیلئے بھی ایک عامل کے طور پر کام کرتی ہے؟ اس کا زیادہ تر جواب نہیں ہے اس کی واضح ترین شہادت اسلامی دُنیا کا 494 مسلم اکثریتی ممالک میں تقسیم ہونا ہے، جن میں سے اکثر ایک دوسرے کے مخالف ہیں، ساتھ ہی ساتھ بہت سے مسلم ممالک میں اندرونی نسلی اور فرقہ وارانہ تشدد بھی اس کی شہادت ہے۔ اس کے دوسرے اشارہ نما، تقریباً تمام مسلم ممالک میں اسلامی سیاسی جماعتوں کیلئے غریب عوام کی حمایت کا فقدان ، اور القاعدہ ، جماعہ اسلامیہ اور موجودہ سیاسی ساختوں جیسی انقلا بی اسلام تحریبوں کے درمیان شکش ہے۔

جدول ۱، اس مطایع میں شامل سات ممالک کیلئے، جدیدیت کے ایک اشارہ نماسادی ہوئون ڈویلپمنٹ انڈیکس (انچ ڈی آئی) جو یواین ڈی پی کی طرف سے اس کی ورلڈ ڈویلپمنٹ رپورٹ میں شامل اعداد وشار 2002 کی ورلڈ ڈویلپمنٹ رپورٹ سے افذ کئے گئے ہیں۔ انچ ڈی آئی جدیدیت کا ایک ممل اشاریہ ہے۔ ورلڈ ڈویلپمنٹ رپورٹ سے افذ کئے گئے ہیں۔ انچ ڈی آئی جدیدیت کا ایک ممل اشاریہ ہے۔ یہ نواندگی، مدنیت، صنعت سازی، تکنیکی ترقی، عوامی خدمات کے مدثرین، صحت، بہود، اور فی کس آمدنی کے نتائج کا اعاطر کرتا ہے۔ اب اسے وسیع پیانے پر کسی ملک کی موجودہ مادی اور ساجی صحت کا ایک مفید مفید معیار سمجھا جاتا ہے۔ کیونکہ مادی حالات ساجی حسیت کوتشکیل دینے میں مرکزی کر درادادا کرتے ہیں لہٰذا آدمی یہ استدلال کرسکتا ہے کہ یہ اشاریہ کی ملک کے مستقبل کے ساجی، معاشی اور سیاسی حالات کے قومی خطوط کی قیاس آرائی کرنے اور عالباً پیش بینی کرنے کیلئے معاشی اور سیاسی حالات کے قومی خطوط کی قیاس آرائی کرنے اور عالباً پیش بینی کرنے کیلئے استعال کیا جاسکتا ہے۔

جدول میں دیے ہوئے اعداد وشار اُمّہ حسیت اور جدیدیت کے مامین تعلق کا ایک دلچسپ نمونہ ظاہر کرتے ہیں۔ قزاقستان، ایران اور ترکی میں اُمّہ حسیت کی نسبتاً پست سطح ہے اور جدیدیت کی بلندسطے جدیدیت کی بلندسطے ہے۔ اور اُمّہ حسیت کی بھی بلندسطے ہے۔ اور اُمّہ حسیت کی بھی بلندسطے ہے۔ مصراور انڈونیشیا میں امّہ حسیت کی بلندسطے ہے اور جدیدیت کی درمیانہ سطح ہے اور اگرچہ پاکستان میں اُمّہ حسیت کی سطح مصراور انڈونیشیا سے مشابہہ ہے کیان اس کے ہاں جدیدیت کی سطح نسبتاً کیست ہے۔ اُسلط نسبتاً بہت ہے۔ اُسلط نسبتاً بہت ہے۔

میں بیاستدلال کرنا چاہوں گا کہ جدیدیت کی سطح کا اداراتی ترتی، تفریق، اور اداراتی تخصیص پراہم اثر ہوگا، جو معاشرے میں مذہبی اداروں کے عوامی اثر کے زوال کی طرف لے جائے گا، جبکہ یہ یک وقت ذاتی مذہب پرتی پر زیادہ زور دینے کی طرف لے جائے گا۔ الی پیشرفتوں کے واضح طور پر، مذہبی اور سیاسی تمثیریت، یا کم از کم ساجی اور سیاسی معیار کے طور پرائن کی زیادہ پذیرائی کیلئے اثر ات ہوں گے۔ میر ااستدلال بیہ ہے کہ کسی بھی اور جگہ کی طرح مسلمان ممالک میں بھی سیاسی کچر، قومی خواہشات کے جواب میں ارتقا حاصل کرے گا، نا کہ اُمتہ کی خواہشات کے جواب میں ارتقا حاصل کرے گا، نا کہ اُمتہ کی خواہشات کے جواب میں انتقا حاصل کرے گا، نا کہ اُمتہ کی مواہشات کے جواب میں اور تقیقت نہیں بلکہ ایک مفروق حقیقت ہوگا، جس کا نتیجہ اسلامی اُمہ کی مرکز گریز کی ہوگا۔ اس موضوع پرزیادہ تفصیل سے آنے والے حصی میں بحث کی جائے گی۔

## عالمگیریت اوراُمّه:

جدید ٹیکنالوجی اب الامحدود مقام پر تھیلے ہوئے تیز مواصلات پر منتج ہوئی ہے۔ یہ ٹیکنالوجی اب تقریبا تم مؤنیا میں موجود ہے۔ وُنیا بھر میں تیز را بطے کی صلاحت کواب حقیقت عمل میں تبدیل کردیا گیا ہے۔ اب ہم ایک عالمگیر ساجی حقیقت میں رہتے ہیں جس میں را بطے کی راہ میں سابقہ موثر رکاوٹیس اب موجود نہیں ہیں۔ وُنیا تیزی سے ایک عالمی گاؤں اور ایک واحد مقام، بنی جارہی ہے۔ لہذا ہم عصر مسلم معاشروں میں، ساجی زندگی کے بڑے پہلوؤں، اور اُبھرتے ہوئے نہ بنی جارہی ہے۔ لہذا ہم عصر مسلم معاشروں میں، ساجی زندگی کے بڑے پہلوؤں، اور اُبھرتے ہوئے نہ بنی ورسیاسی رُبجانات کو بجھنے کیلئے ہمیں مقامی اور تو می عوامل سے آگے جانے کی، اور ترجوز ہے کو عالمی تناظر میں رکھنے کی ضرورت ہے۔ عالمی دُنیا سے قبل کی دُنیا میں تمام اسلامی لوگوں کو جو بنان ٹیکنالوجی کی محدودیت کی وجہ سے شدید مشکل یا تقریباً ناممکن تھا۔ زیادہ سے زیادہ لوط ایک بہت کم تعداد دوسری ثقافتوں یا معاشروں میں سفر کرنے کے قابل ہوتی تھی۔ آج این بطوط اور واسکوڈے گا ما کے داستانی سفر ایک ایک حقیقت ہیں جس کا تج بہ ہرسال ہزاروں کاروباری اور افر یکی سیاح کرتے ہیں۔

قبل از عالمی دُنیا میں اُمّہ کی حسیت کا تعین بڑے پیانے پر اسلام کے ُپاپنچ ستونوں پڑمل کرنے کی پابندی ( یعنی ایمان کا عہد، زکو ق کی ادائیگی ، حج کی ادائیگی ،نماز پنجگا نہ اور روز ہر رکھنا ) ' اور بعض دوسرے بنیا دی عقائد سے ہوتا تھا۔ ان عقائد واعمال کے وجود کو بہت سے مسلمانوں کی

عالمگیریت مسلمانوں کے اس عام عقیدے کی تشکیل نوکوہوادے رہی ہے کہ اسلام صرف
ایک فدہب نہیں ہے بلکہ ایک مکمل طرز زندگی ہے، جے اسلامی بحث میں ایک فدہب ایک ثقافت ویک محمونے کے طور پر جانا جاتا ہے۔ فوری اور عالمگیر مواصلاتی را بطے اب مسلمانوں اور غیر مسلموں کیلئے مختلف اسلامی ثقافتوں کی حقیقت کا تجربہ کرنے کی گنجائش پیدا کررہے ہیں۔ ایسے تجربات صرف مسلمانوں کے مشتر کات کوئیس بلکہ ختلفات کو بھی واضح کررہے ہیں۔ مثال کے طور پر بانڈ ونیشیا، اُردن، سعودی عرب، ترکی اور اُزبکتان جیسے مسلم ممالک میں صنفی تعلقات اور مسلمان عور توں کیلئے لباس کے ضابطے مختلف انداز سے تشکیل یارہے ہیں۔

جہاں پہلانتیج ہمیں مسلم اُمّہ کے ساجی اور ثقافی تنوع کے بارے میں حساس کرتا ہے،
وہیں دوسرا نتیجہ اس ثقافتی اور ساجی کثیر نسلی کے استر داد کار عِمل پیدا کرتا ہے، اوراس کی جگہ مستند
اسلامی طرز کور کھنے کی خواہش پیدا کرتا ہے۔ غالبًا دوغلیت اوراستناد کے درمیان شکش مسلم اُمّہ
کیلئے عالمگیریت کا سب سے اہم چیلنج بنتی ہے۔ اور بنیاد پرست تح یکوں کے اُجرنے کے مضم
اسباب میں سے ایک ہے۔ اسلامی بنیاد پرسی ایک الی حکمتِ عملی کی طرف اشارہ کرتی ہے، جس
کے ذریعے اسلامی نالص پندا اپنے نہ ہی شخص اور ساجی نظم کی تعمیر کو بطور سیاسی اور ساجی نظم کی
تخلیق نوکی گلی بنیاد دوبارہ زور دینے کی کوشش کرتے ہیں۔ وہ محسوس کرتے ہیں کہ یہ شخص

خطرے میں ہے اور ثقافتی اور مذہبی دوغلیت سے تباہ ہور ہا ہے۔ وہ ایک مقدس ماضی سے منتخب عقائد، اصولوں، اور اعمال کی بازیابی کے ذریعے ہستی کے مذہبی طریقوں کی تعبیر کومضبوط بنانے کی کوشش کرتے ہیں۔

اسلامی بنیاد برستوں کی بڑی تعداد وہابی اور سلفی تحریکوں سے تعلق رکھتی ہے۔اسلامی اُمّه کی نظرآنے والی بڑھتی ہوئی کثیرنسلی کے باوجود وہ تمام انحرافات کوختم کرے، خالص اور ابتدائی اسلام کوقائم کرنے کیلئے قرآن اور سنت کے اصلی ماخذات کی طرف رجوع کرنے براصرار کرتے میں۔وہ اس موقف کا خود پیندی سے دفاع کرتے ہیں بید عویٰ کرتے ہوئے کہ صحیح اسلام کی اُن کی طرف ہے تعبیر ہے کسی قتم کا انحراف، خدا کی مرضی کو پورا کرنے میں ماضی کی ناکامی ہے، جے صرف سیج اورمتنداسلام کی طرف رجوع کرتے ہی ٹھیک کیا جاسکتا ہے۔ایک نعرے کے طوریر آ دمی اس کی دانش ہے بشکل ہی اختلاف کرسکتا ہے، کین اسی دلیل کا ایک باریک بین جائزہ پیر ظاہر کردے گا کہ بیکس قدر غیرم بوط ہے۔ بیاسلام اور اسلامی قومیتوں کی تاریخ سے اٹکار کرتا ہے، اور مایوس کن حد تک سادہ اور بھولین پرمنی ہے، کیونکہ اسلام اور سنت کی طرف ایک خلامیں لوٹنا ناممکن ہے۔ مزید برآ ں اسلام کی خالص روایت کی طرف رجوع کرنے کا اُن کا اصرار انتہائی من مانا، موقع برستانہ اور غیر منظم ہے۔ استناد کا اُن کا دعویٰ بڑی حد تک اس دعوے بربینی ہے کہ اُن کی آراء دقیا نوسیت کی صحیح نمائندہ ہیں ۔ بلاشبہ یہ چیز اس سوال کو اُبھارتی ہے کہ مستند کیا ہے اور اس کی تعریف کیا ہے۔ بیر کمٹو دعویٰ کہ جو کچھ بھی قرآن اور سنت سے مطابقت رکھتا ہے وہ مستند ہے، ماضی کے تعبیری حلقوں کے بارے میں بہت زیادہ ابہام کی پردہ ریثی کرتا ہے .... جیسا کہ ابوالفضل (2001) نے استدلال کیا کہ قرآن اور سنت اپنی تعبیر خود نہیں کرتے۔ وہ تعبیری عاملین کا تقاضا کرتے ہیں جو ہمیشہ تعبیری حلقے تشکیل دیتے ہیں۔اس موقف کی ایک منطقی توسیع بیہ ہے کہ برمحل،متنداور کٹڑتعبیری حلقہ وہ ہے جسے بنیاد پرست اپنا خیال کریں۔ بیرایک نا قابل برواشت طور پر بیہودہ دعویٰ ہےاور بنیاد پرستانہ موقف اور دعوے کی حیلی آ مریت کا اظہار کرتا ہے۔ پس مذہبی بنیاد پرستی ایک ایسا مسکلہ ہے جو جدیدیت اور مسلم اُمّہ ،تمام تر تنوع اور ثقافتی دوغلیت کے درمیان کشاکش سے پیدا ہوتا ہے۔اس کی شدت، تنوع اور ثقافتی دوغلیت کے بارے میں رویوں کی شدت کے مطابق تبدیل ہوتی ہے۔مثال کے طور پر انڈونیشیا کے تناظر میں، اسلامی عالم از یومردی عذرانے بیقرار دیا ہے کہ انڈونیشیا میں اسلامی انقلاب پیندی کا ادعا

اس تصویر پرکیاجا تا ہے کہ مقامی انڈونیشی اسلام جامع ضدین اور مخلوط النسل ہے، اور اسے خالص بنایا جانا چاہیے اور مقدس متون کی انقلاب پیندوں کی تعبیرات کے اطلاق کے ذریعے متنداسلام میں تبدیل کیاجانا چاہیے۔ عذرا کے مطابق یافظی تعبیر ہی انڈونیشیا میں انقلا بی اسلامی بنیاد پرتی کی جڑہے۔ یہ رائے نہ صرف انڈونیشیا کے تناظر میں قابلِ اطلاق ہے، بلکہ دوسرے اسلامی ممالک کے تناظر میں بھی۔

عالمگیر ہوتی ہوئی و نیا میں تنوع اور متنوع ثقافتوں کا ملاپ ایک معمول کی بات بن جائے گی۔ (ور بنر اینڈ مودود 1997) بجائے دوغلیت کوئتم کرنے کے ہوسکتا ہے بیر مختلف اسلامی ملکوں اور علاقوں کو فود و تار ثقافتی نظاموں میں تبدیل کردے، اس طرح نہم، اور 'ان' یا 'مسلم' اور 'دوسرے' کی روایتی شدید خالفتوں کیلئے ایک چیننج پیدا کردے اس طرح کی پیشرفت کے مسلم اُمتہ کیلئے دور رس مفاہیم ہوں گے۔ وُنیا کے مختلف حصوں میں اسلامی ممالک منفر دفر ہی اور ثقافتی نظاموں میں تبدیل ہوسکتے ہیں، اس طرح کہ اُن میں سے ہرایک اسلام کی متندروایات کے طور پر تسلیم کئے جانے اور پہنچانے جانے کا دعوی کرے۔ یہ تبدیلی، ہوسکتا ہے کہ مسلم وُنیا کی مرکز گریزی کی طرف لے جائے، یعنی اس کے مزعومہ ثقافتی اور فرہبی مرکز کے عربی، شرقی اوسط سے کشرالمراکز وُنیا میں تبدیلی کی طرف لے جائے، یعنی اس کے مزعومہ ثقافتی اور فرہبی مرکز کرین کی طرف کے جائے، یعنی عربی شرقی اوسط کا اسلام ، افریقی اسلام، وسط ایشیائی اسلام، جنوب مشرقی پر کی جاسکتی ہے، یعنی عربی شرقی اوسط کا اسلام ، افریقی اسلام، وسط ایشیائی اسلام، جنوب مشرقی ایشیائی اسلام اور مغرب میں مسلم اقلیتوں کا اسلام ۔ آبادیاتی خصوصیات جسیا کہ مسلم ممالک کی ایش اور ایسی بیروکاروں کی مدد سے آبادیوں میں جم ، تنوع اور عمر کی ساختیں ، مرکز گریزی کی طرف حرکت کومزید تیز کردیں گی۔ وقت آبادیوں میں جم ، تنوع اور عمر کی ساختیں ، مرکز گریزی کی طرف حرکت کومزید تیز کردیں گی۔ وقت گرزین اور اپنچ پیروکاروں کی مدد سے مختلم ہوجا میں۔

مسلم اُمّه کی مرکز گریزی، علاقائی اُمتوں کو ایک طرح کا جواز مہیا کردے گی، اور ہوسکتا ہے یہ چیز اُنہیں اپنی ترقی کا نقشہ تیار کرنے کی طرف لے جائے.... ذہبی، سیاسی، معاشی، ساجی اور ثقافتی ..... اُن واضح خطوط کے ساتھ ساٹھ جواُن کے لوگوں کے مزاج اور تاریخ کے ساتھ مطابقت رکھتے ہوں۔ مثال کے طور پر انڈ ونیشی اسلام کی خصوصی طور پر، اور جنوب مشرقی ایشیائی اسلام کی عمومی طور پر، بہت وسعے پیانے پرتسلیم کی جانے والی خصوصیات میں سے ایک بیہ کہ یہ کیدار، جامع ضدین، اور کثیر الاصوات ہے۔ یہ خصوصیات انڈ ونیشی اسلام کی تاریخ، مزاج اور

ماحول کے ساتھ زیادہ مانوس ہو علق ہیں: بہنبت سعودی عرب کے اسلام کے جس کی خصوصیت اخلاقی بختی، اور جارحانہ خُدا پر سی ہے، (گیرٹر 1968)

ایک حالیہ مقالے میں انڈونیشی اسلامی عالم عذرانے بیہ خیال پیش کیا ہے کہ اسلامی انقلاب بیندی اور فرنٹ پیمبیلا اسلام (ایف پی آئی) مجلس مجاہدین انڈونیشیا (ایم ایم آئی) جماعت مسلمین انڈونیشیا (ہے اے ایم آئی) اور اسی طرح کے دیگر گروپوں جیسی بہت سی انقلا بی اسلامی تنظیموں کی قیادت عربی الاصل انڈونیشیوں کی طرف سے کی جاتی ہے، جو مقامی انڈونیشی اسلام کواپنے اُس سلفی مُستند ،اسلام کے حق میں مستر دکردیتے ہیں جوعر بی اسلام کے قریب تر اسلام کواپنے اُس سلفی مُستند ،اسلام کے حق میں مستر دکردیتے ہیں جوعر بی اسلام کی وکالت کرنے اور انڈونیشی اسلام کومستر دکرنے پر، واضح طور پر تقید کرتا ہے (عذرالا 2002) یہ انڈونیشی مسلم دانشوروں کی طرف سے اسلام کے مخصوص کردار کے دفاع کی ایک مثال ہے، جو اس کی انڈونیشی عوام کی تاریخ اور مزاج کے ساتھ مطابقت پر بھی دلالت کرتی ہے۔

عالمگیریت، جہال موروثی اوراکسابی ثقافتی تخصات کوگھٹاتی اور چینج کرتی ہے، وہیں پر بیعالمی نظام میں قوت اوراثر کیلئے مقابلہ کرنے کے ایک طریقے کے طور پر بعض مخصوص تخصات کی تخلیق اوراُن میں نئی روح پھو تکنے کی حوصلہ افزائی بھی کرتی ہے۔ اس کی مد تخصیصی تخصات کے ساتھ مذہب کی منفر دمشا بہت کی طرف سے کی جائے گی۔ اور چونکہ عالمگیر بنتی ہوتی اورجد ید بنتی ہوئی وُنیا میں مذہب کمزور ہوتا جارہا ہے، لہذا بی جوامی اثر اور جواز حاصل کرنے کیلئے نئے مواقع اور طریقے استعال کرتا ہے۔ عالمگیریت کے حالات کے تحت، مذہب کا سامنا عوامی اثر عاصل کرنے کیلئے دوبڑے راستوں سے ایک ذیلی عالمی تناظر سے ہے، جے ہم علاقائی کہ ہسکتے حاصل کرنے کیلئے دوبڑے داستوں سے ایک ذیلی عالمی تناظر سے ہا کہ عالم اور عالمگیر تناظر بھی متناقض طور پر شخصیصی خصوصیات حاصل کر لیتا ہے۔ یہاں میرانکہ بیہ کہ کوامی اثر کھونا تو گجا، مذہب عالم کیریت کے حالات کے تحت زیادہ عوامی اثر عاصل کرسکتا ہے۔ بہرحال اس اثر میں ایک خوصلہ افزائی کرسکتی خالی عالمی مذہبی روایت واسطہ بنے گی جو مذہب کے علی کردار کواپنا کراس کی حوصلہ افزائی کرسکتی نے ، اس طرح کہ بیاس سے زیادہ کا میا بی حاصل کر سے گا جتنی کہ موروثی عالمی روایت حاصل کر سکتی ہے۔ اس طرح کہ بیاس سے زیادہ کا میا بی حاصل کر سے گا جتنی کہ موروثی عالمی روایت حاصل کر سکتی ہے۔

مندرجہ بالا بحث کی روشنی میں، منتقبل کی اسلامی اُمّہ قوت حاصل کرے گی، ایک متحدیا

وحدانی قومیت کے طور پرنہیں، بلکہ مفروق قومیت کے طور پر جوالی اُمتوں پر مشتمل ہوگی جو مختلف اسلامی علاقوں کی نمائندگی کریں گی۔ ہرعلاقائی اُمت ایک ایسے منفر دکر دار کا مجسمہ ہوگی جواس کے عوام کے مزاج اور تاریخ سے ڈھالا جائے گا۔ یہ عالمی نظام میں مادی اور نظریاتی اثر حاصل کرنے کیلئے اپنے راستے کا نقشہ خود تیار کرے گی، اور بہ یک وقت یہ اسلامی تہذیب کے ایک مجود کے طور پر بھی معاون اور موثر طور پر کام کرے گا۔ یہ رُبی بیت مضبوط آزادی پسند اور قدامت پہند تر یکا تھی پیدا کرے گا، اور ہرعلاقائی اسلامی اُمّہ کو، اُس چیلنے سے نمٹنے کیلئے جو یہ تحاریک پیٹر کریں گی، اینے مفر دطریقے تلاش کرنا ہوں گے۔

مسلم وُنیا کیلئے فضا میں موجود چینے مذہبی نہیں بلکہ فکری ہے۔اس وقت اسلامی اُمہ کسل مندی کی حالت میں ہے،عقیدے کے ساتھ وفاداری کی کمزوری کی وجہ سے نہیں، بلکہ اس کے اس فکری جمود کی وجہ سے نہیں، بلکہ اس کے اس فکری جمود کی وجہ سے بوان سیاسی، ساجی اور ثقافتی حالات کی وجہ سے پیدا ہوا، جس کا سبب سامراجیت، نوسا مراجیت اور معاثی پیما ندگی ہے، جن میں کچھ کوعوام کی بردھتی ہوئی پُرخلوص مذہب پرتی سے منسوب کیا جاسکتا ہے۔ اس جمود کا بہت واضح اظہار مسلم وُنیا کی سائنسی اور شیمنالوجی کی پیما ندگی میں ہوتا ہے۔ایک حالیہ مطالعے کے مطابق پینتالیس مسلم اکثریتی ممالک کی گل سائنسی اور شیکنالوجی کی پیداوار 1990اور 1994 کے درمیان اسلیے سوئٹر رلینڈ کی پیداوار کی گل سائنسی اور شیکنالوجی کی پیداوار 1990اور 1994 کے درمیان اسلیے سوئٹر رلینڈ کی پیداوار کے برابر تھی۔ (انور اینڈ ابو بکر 1997) ایک اور اشارہ نما کی رپورٹ کے مطابق تخلیقی تحریریا دوسری فرویا سے ترجمہ نہ ہونے کے برابر ہے: خلیفہ مامون کے وقت سے لے کراب تک کے ایک زبانوں سے ترجمہ نہ ہونے کے برابر ہے: خلیفہ مامون کے وقت سے لے کراب تک کے ایک نہار سالوں میں عربوں نے اتنی کتا ہیں ترجمہ کی ہیں جتنی ہیں جن میں مرف ایک سال میں کرتا ہے۔

سائنس اور ٹیکنالوجی کی بسماندگی کی اس شہادت سے جوایک گھلا نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے وہ یہ ہے کہ مسلمان ممالک میں انسانی سرمایے کا معیار شدید خطرے میں ہے، اور پست تعلیمی معیار صنفی تعصب، اور وسیع پیانے پر پھیلی ہوئی غربت کے حالات کے ساتھ ال کر، قابلِ پیش بنی مستقبل میں صور تحال کے مزید ابتر ہونے کا امکان ہے۔ تیسر مصنعتی انقلاب میں اس کی نعلمی معیشت 'کے ساتھ، جس میں دولت کی تخلیق بنیادی طور پر مہارتوں پر منحصر ہوگی، ان حالات کے ، دُنیا کے معاشی اور ساجی صورتِ حال کیلئے بہت سنجیدہ اثر ات ہوں گے۔ موجودہ شہادت مسلم دُنیا کی ایک تاریک تصویر پیش کرتی ہے۔ بروکنگ انسٹی ٹیوٹن کے مطابق موجودہ شہادت مسلم دُنیا کی ایک تاریک تصویر پیش کرتی ہے۔ بروکنگ انسٹی ٹیوٹن کے مطابق

سچیلی ژبع صدی کے دوران زیادہ تر مسلمان ریاستوں میں فی فرد جی ڈی پی یا برگراہے یاوہی رہا ہے(دی اکا نومِسٹ ستمبر 2003ء)

مفروق مسلم اُمّتہ کیلئے فیقی چیلئے، ایسے سیاسی، سابق اور ثقافتی راستے تلاش کرنا ہوں گے جو سائنسی ترقی کیلئے اعلی در ہے کی خدا پرسی اور اعلی در ہے کی فکری سرگرمی کو یک جان کرسیس ۔ اُس شخصیق پرکام کرنے کے دوران جس پر یہ مقالہ ہوئی ہے۔ مجھے متعدد مسلمان مما لک میں بہت ی یو نیورسٹیوں میں جانے کا موقع ملا تجر بی شہادت اور میر ہے اپنے مشاہدات نے مجھے اس نتیج پر پہنچایا ہے کہ مسلم مما لک میں مضبوط نہ ہی یا گیزگی اسلام کی اپنی بنائی ہوئی تصویر کو تقویت پہنچار ہی ہے۔ یہ وعقلی، معروضی اور تنقیدی علیت کیلئے ہے۔ یہ ایک طرح کی ثقافتی مشروطیت پیدا کر رہی ہے، جو عقلی، معروضی اور تنقیدی علیت کیلئے اسلام کی خود پیش کردہ روایتی تصویر کی طرف سے عائد کئے جانے والے نظریاتی کنٹرول کی وجہ سے، معاول نہیں ہے۔ مجھے اس کی وضاحت مجدارکون (1994) کی طرف سے پیش کردہ خیال کی تین اقسام کا حوالہ دے کر کرنے کی اجازت دیجئے۔ وہ ان اقسام کو موجے کے قابل 'نہ موجے کے قابل 'نہ موجے کے قابل 'نہ موجے کے قابل 'ور نہ موجے کے قابل 'ور نہ موجے کے قابل 'ور نہ موجے کے قابل کا نام دیتے ہیں۔ روایتی خود پیش کردہ تصویر سے اُمجرنے والی ثقافتی مشروطیت، مسلمان عوام اور دانشوروں کی اکثریت کے اندر 'سوچے کے قابل، اور نہ موجے کے قابل 'ور نہ موجے کے قابل اور دانشوروں کی اکثریت کے اندر 'سوچے کے قابل اور دنہ موجے کے حوالے والے قابل 'کے مفہوم میں سوچنے کی حوصلہ افز اکی کرتی ہوئی اور 'نہ موجا گیا' کی طرف سے جانے والے قابل 'کے مفہوم میں سوچنے کی حوصلہ افز اکی کرتی ہوئی اور 'نہ موجا گیا' کی طرف سے جانے والے عقلی اعمال کی حوصلہ شکی کرتی ہوئی اور 'نہ موجا گیا' کی طرف سے جانے والے عقلی اعمال کی حوصلہ شکنی کرتی ہوئی اور 'نہ موجا گیا' کی طرف سے جانے والے عقلی اعمال کی حوصلہ میں موجو کی موصلہ ہوئی ہوئی اور 'نہ موجا گیا کی کردی ہوئی کو دو ہوئی ہوئی اعمال کی حوصلہ کئی کرتی ہوئی اعمال کی حوصلہ کو جب ہوئی موجو ہوئی ہوئی ہوئی اعمال کی حوصلہ کو کو کروں کی انہ کرتی ہوئی اعمال کی حوصلہ کھنی کی کو کرف سے جو کروں کی انہ کرتی ہوئی اور کروں کی انہ کرتی ہوئی اور کروں کی انہ کرتی ہوئی اور کروں کی انہ کروں کی کروں کروں کروں کی کروں کروں کی کروں کروں کی کر

وہ حالات جو'نہ سوچا گیا' کی اقلیم کو پھلنے پھولنے سے روکتے ہیں، اور جواس وقت زیادہ تر مسلم مما لک میں جاری وساری ہیں، سائنس اور ٹیکنالو جی کی ترقی میں غالبًا سب سے زیادہ اہم رکا وٹیس ثابت ہور ہے ہیں۔ غیر مسلموں کی طرح مسلمانوں سے بھی جدید مسائل سے نمٹنے اور انہیں حل کرنے کا تقاضا کیا جائے گا، نہ صرف سائنسی اور ٹیکنالو جی سے متعلقہ مسائل سے بلکہ دوسرے مسائل سے بھی ، جیسا کہ عورتوں اور بچوں کیلئے مساوی شہریت انسانی جنس کا انتظام، ماحولیاتی تنزل، قانون کی حکمرانی، سیاسی اور ثقافتی آزادیاں۔ان اور دوسرے مسائل کی مناسب تفہیم اور اُن کاحل، عقلی سائنسی علم پرمنی عمومی تفہیم کا تقاضا کریں گے۔

'نہ سوچا گیا' کی عدم موجودگی کے مسکے تک پہنچنے کا ایک واضح راستہ یہ ہوگا کہ مختلف ادارے، تمام دم گھونٹنے والے چودھریانہ سیاسی، ثقافتی اور مذہبی اثرات سے آزاد ہوں۔اس مقصد کو حاصل کرنا آسان نہیں ہے کیکن انسانی تاریخ اس کے قابل حصول ہونے کی شہادت رکھتی

ہے۔ مسلمانوں کیلئے چیلنے، اس مقصد کے حصول کیلئے ابھی تک تصور میں نہ آنے والے راستوں کو کھو جنا ہے۔ اس کام کو ہاتھ میں لینا، مفروق اسلامی اُمّہ کے حالات کے تحت آسان تر ہوگا، جو کہ، جیسا کہ میں نے اس مقالے میں استدلال کیا ہے، جدیدیت اور عالمگیریت کے حالات کے تحت اُ بھرر ہی ہے۔

إب9

# دینااور لینا: فیاضی اورساجی انصاف

### تعارف:

وُنیا کے دوسر ہے مذاہب کی طرح اسلام بھی مادی وسائل کی تقسیم میں ہڑی ناہمواریوں کے خلاف ہے۔ اس کی بعض بنیا دی تعلیمات ساجی اور معاشی ناہمواریوں کو کم کرنے، سے تعلق رکھتی ہیں اگر چدلازمی طور برختم کرنے سے نہیں۔ اسلامی فیاضی اور دولت کی دوبارہ تقسیم کے تین بنیا دی اداراتی آلات کارصد قد، زکو ہ اور دقف ہیں۔ فیاضی کی ان روایات نے اسلامی تاریخ بنیا دی اداراتی آلات کارصد قد، زکو ہ اور دقف ہیں۔ فیاضی کی ان روایات نے اسلامی تاریخ سے تشکیل پائی ہے۔ مکہ میں اسلام کے طلوع کے وقت، تجارت اور تیز شہری ترقی کے پھیلاؤنے کمی معاشر ہے کہ ای تنظیم کوخانہ بدوشانہ رشتہ داری پڑھئی تنظیم سے طبقاتی قسم کی گروہ بندیوں میں تعلیم کی کردہ بندیوں میں تبدیل کردیا تھا۔ اس تبدیلی کا نتیجہ ساجی انقلاب اور عموی اضطراب کی صورت میں نکلا۔ ان ساجی حالات میں اسلام ایک تعدیلی نہی اور اخلاقی تحریک کی شکل میں اُنجرا۔ (وولف حالات میں اسلام ایک تعدیلی نہی اور اخلاقی تحریک کی شکل میں اُنجرا۔ (وولف 1951 دواف 1955 1954 1955 1951 1962 اُن کے معاشر کے 1955 1954 1955 1955 1951 اور اخلاقی تحریک کی شکل میں اُنجرا۔ (وولف

اسلام نے ان حالات سے انسان پرخصوصی زور دے کرنمٹا۔ تسیمی انسان کو بڑھاوا دینے کیلئے قرآن میں بنیادی اصول جو بیان کیا گیا ہے وہ یہ ہے '' دولت کو صرف امیروں کے درمیان ہی گروش نہیں کرنا چا ہے۔ (57:7) قرآن مسلم قوم کے فریضے کا نقشہ یوں بیان کرتا ہے '' نیکی کا تھم دینے والے، بُرائی سے روکنے والے، نماز کو قائم کرنے والے اورز کو قادا کرنے والے'' قرآن کے بار بار دہرائے جانے والے موضوعات میں سے ایک مسلمانوں کو بی تھم دینا ہے '' (کہوہ) ہمہ مساواتی اور منصفانہ ساجی نظام کو قائم کرنے کی خاطر زمین پرایک سیاسی نظام قائم کریں'' رحمان 1994 صفحہ 62) یہ مقالہ زکو ق بطور اسلامی فیاضی اور تقسیم نو پر توجہ مرکوز کرے گا۔ اس کی اصل اور ادارہ سازی کا جائزہ لینے کے بعد، یہ مقالہ اس کے ممل اور زکو ق دینے سے وابستہ محرکات کی شہادت کا جائزہ لی قا۔ یہ ہم عصر مسلم معاشروں میں ساجی انصاف کو پروان

چڑھانے کیلئے اُن کے مفاہیم پرایک مختفر بحث سے اختتام کرے گا۔ زکو ق کی بطور ایک اسلامی ادارے کے ابتدا:

عربی لفظ ذکو ہ فعل ذکل سے اخذ کیا گیا ہے، جس کا مطلب پاک کرنا، اور مراوی مفہوم برطور کی یااضا فہ بھی ہے۔ قبل از اسلام می معاشرے کے معیارات لوگوں کواپئی دولت کے ایک حصے کو، اپنی ساری دولت کو پاک کرنے کیلئے اچھے مقاصد پرصرف کرنے کی ترغیب دیتے تھے۔ اسلام نے اس روایت کو جاری رکھا اور اسے ایک مذہبی فریضہ بنادیا۔ اسلام کے تشکیلی دور میں زکوہ ایک ایسے عمل کی علامت تھی جوروح کو پاک کرتا تھا۔ اس کا اخلاقی عنصر نمایاں تھا جبکہ قانونی جبراور سرکاری دباؤ کا عضر غائب تھا (حمید اللہ 1993، صفحہ 234: ڈینی 2005 صفحات قانونی جبراور سرکاری دباؤ کا عضر غائب تھا (حمید اللہ 1993، صفحہ 1993؛ ٹینی میں میں میں بندگی کے ایک تعلیمی کے قیام کے بعد، زکوہ ایک واجب التعمیل نیکس کا فریضہ بن گیا۔ اس کی سی شخص کی طرف سے خدا کی عبادت کے مفہوم میں بندگی کے ایک تکنیکی حصے کے طور پر مسلک ہوگئی۔ اور اسے زکوہ و دینے والے اور وہ کے ایک تکنیکی ایک کرنے والی سمجھا جاتا ہے۔ • ڈینی 2005، صفحہ 115: مینتھال 1999: حمیداللہ 1993)

اسلامی قانون لازمی قرار دیتا ہے کہ مالک کے پاس کم از کم خرچہ سے زائد ، ایک سال تک رہ جانے والی رقم ، اڑھائی فیصد کوٹی کی مستوجب ہوجاتی ہے ، جوساجی بہود کی ضروریات پورا کرنے کی حدیث چلاجاتا ہے ، جیسا کہ زکوۃ کے بارے میں قرآن کی بنیادی آیت میں بیان کما گیا ہے:

ی یہ ہے۔

''زکو ہ محض غریبوں اور محتاجوں کیلئے ہے، وہ جواُ سے اکٹھا کرنے کیلئے کام کرتے ہیں، وہ

جن کے دل جیتے مقصود ہیں، غلاموں کا فدیدادا کرنے کیلئے، یا قرضداروں کا، اللہ کے راستے میں

[علم تبلیغی مقاصد، خیراتی، ثقافتی اور تعلیمی اداروں جیسے اجھے کاموں کیلئے ] اور مسافر کیلئے۔''

زکوہ کی شرح ( 9:60) کیسال نہیں ہیں۔ مختلف شم کی اجناس مختلف شرح کا تقاضا کرتی

ہیں اور جائیداد کی مختلف اقسام کے تخیلئے بیچیدہ ہوسکتے ہیں۔ ( ڈین 2005: حمیداللہ 1993)

مقم سونا اور چاندی پراڑھائی فیصد سالانہ کی شرح سے محصول وصول کیا جاتا ہے۔ زرعی

پیداوار پردس فیصد کے حساب سے اور جائیداد کی دوسری اشکال پرمختلف شروح سے محصول وصول

کیاجا تا ہے۔زکوۃ کی مستوجب جائیدادیں درج ذیل ہیں:1 نقدی،سونا اور جاندی:2۔تجارت میں استعال کیا جانے والا سامان تجارت (لیکن عام زندگی میں استعال کی جانے والی ذاتی اشیا نہیں، جیسا کہ خودکارگاڑیاں، لباس، گھراورزیورات) 3۔زمین سے نکالی جانے والی دھاتیں 4۔قدیم خزانہ۔5۔مویشی 6۔ کاشت شدہ زمین سے حاصل ہونے والی فصلیں زکوۃ فرض ہونے سے پہلے، بیضروری ہے کہ ہرقتم کی دولت کی کم از کم مقدار، جے نصاب کہاجاتا ہے، ملکیت میں ہو،عمومی طور پر زکو ۃ کا مقصد مقامی ضروریات کو پورا کرنا ہوتا ہے، اور جب ایک دفعہ وہ پوری ہوجائیں، اس کی دور کے مقاصد اور ضروریات برخرچ کرنے کی اجازت ہے۔ (ڈینی 2005: صفح 116-115: بينتهال 1999: حميد الله 1992 صفحات 233-34 كران 2004 صفحات 19-28 سامراجیت کی ابتدا تک زکوۃ حکومت کی طرف سے آٹھی کی جاتی تھی اور تمام مسلم علاقوں میں وصول کنندگان کی مختلف اقسام کے درمیان مقررہ اطریقوں کے مطابق تقسیم کی جاتی تھی۔اسلامی دینیات میں اس کا ایک مقام ہونے کی وجہ سے عام آبادی، زکو ۃ دینے کوایک مذہبی اوراخلاقی فریضہ مجھتی تھی، اور حکام کواس کے اکٹھا کرنے میں کوئی مسائل پیش نہیں آتے تھے۔ سامراج نے حکومت اور محصولات کے سیکور نظام کے متعارف کرانے کا اعلان کیا اور زیادہ ترمسلم ریاستوں میں حکام نے بڑی حد تک قانون کے اسلامی ضابطوں کوترک کردیا بشمول زکوۃ کے نتیج کے طور پرزکوۃ نے مسلم زندگی میں اپنی کسی دور کی نمایاں حیثیت کھودی۔ (الشیخ 1995: بينتهال1999: بريمر2004: حميدالله 1993) ايك معروف مسلم عالم كالفاظ مين''اگريه يجھ مسلمان افراداوراداروں کامعاملہ نہ ہوتا، تو ز کو ۃ مسلم زندگی ہے ممل طور پرختم ہوجاتی ،الرضادی بحوالي الشخ 1995 صفحه 368)

بعد سامراجی مسلم معاشروں میں صورت حال تبدیل ہوگئ ہے اور ہم ریاست کی طرف سے زکو ق کی کمل کھیت اور فرد کے خمیر میں اس کی کمزوری کے درمیان ایک سلسلہ پاتے ہیں، جس میں متعدد وسطی حل ہیں۔ متعدد مسلم مما لک نے بشمول پاکستان، سوڈان، ملائشیا، سعودی عرب، کویت، لیبیا، اُردن، اور ایران نے اب حکومت کی طرف سے زکو ق کی وصولی کی کسی نہ کسی مرکزی شکل کواداراتی بنادیا ہے۔ پاکستان اور سعودی عرب نے اس کے تحفظ اور شروح سے متعلق کی کھے ہوی ہوی جو تیں بھی متعارف کر وائی ہیں۔

روای طور پرزکو ۃ افراد پر عائد کی جاتی تھی کیکن سعودی عرب اور پاکستان نے اس فریضے کو کمپنیوں تک بڑھادیا ہے، اس بنیاد پر کہ کمپنیاں ۃ انونی اشخاص ہیں۔ اُنہوں نے بیکوں میں جمع شدہ بعض قتم کی رقوم پر غیر متبدل محصول عائد کردیا ہے۔ سعودی عرب نے برآ مدات پر مختلف اجناس پر مختلف شروح سے زکو ۃ عائد کردی ہے اور پاکستان نے ہر شمی زمینی پیداوار پر بلالحاظ آبپاشی کے طریقے کے پانچ فیصد کی شرح سے زکو ۃ عائد کردی ہے۔ دوسرے مسلم ممالک نے آبپاشی کے طریقے کے پانچ فیصد کی شرح سے زکو ۃ عائد کردی ہے۔ دوسرے مسلم ممالک نے زکو ۃ کی وصولی اور تقسیم کے روایتی نمونے کی تقلید جاری رکھی ہوئی ہے، لیکن وہ بھی پچھ نہ پچھ خہتیں متعارف کروانے پر مجبور ہوگئے ہیں۔ مثال کے طور پر ملائشیائی نظام نے شعتی مزدوروں، افسرشاہی کے ارکان، کاروباری لوگوں، دُکا نداروں، کے ساتھ ساتھ ربڑ اور ناریل کے پیدا کرنے والوں کو مشنگی کردیا ہے، جن میں کسی کا بھی کلا سیکی مقدس متون میں واضح طور پر تذکرہ نہیں ہے۔ ( ٹران 2004ء مفات 21-21) ان نظاموں کا ایک تقیدی جائزہ مقالے کے آئندہ حصے میں پیش کیا جائے گا۔

ہم عصر مسلم سوسائٹیوں کوز کو ۃ کی ادائیگی:

اسلام کی ابتدائی تاریخ میں زکو ق ، ایک مرکزی طور پر انظام شدہ فرضیاتی نظام تھا، لیکن اسلامی تاریخ کے زیادہ تر جھے میں اس کا انتظام ایک غیر مرکز طریقے ہے ہوتارہا ہے ، جوخدا کے خوف ، فرد کے اپنے ضمیر میاساتھیوں کے دباؤکی وجہ سے لاگوہوتا ہے (گر ان 2000 صفحہ 22) مات ممالک کے ایک اور جائزے کے نتائج ، جس نے 6000 مسلم جواب دہندگان سے زیادہ کا جائزہ لیا اور جو جدول 1 میں رپورٹ کیا گیا ، یہ ظاہر کرتے ہیں کہ 80 سے 90 فیصد ملائشیائی ، مصری اور انڈونیشی مسلمانوں نے زکو ق اداکرنے کی اطلاع دی ، بمقابلہ قزاقستان ، پاکستان اور ترکی کے 50 سے 60 فیصد جواب دہندگان کے ۔ ایرانیوں کے صوف ایک تہائی جواب دہندگان کے ۔ ایرانیوں کے صوف ایک تہائی جواب دہندگان کے ۔ ایرانیوں کے صوف ایک تہائی ممالک میں عمر کا زکو ق کی ادائیگی سے مثبت تعلق ہے ۔ عمر رسیدہ لوگ ندہبی طور پر واجب انتعمیل فریضی کی ادائیگی میں زیادہ جھکاؤ کا رُبخان رکھتے ہیں؟ بہت ممکن ہے کہاس کی وجہ یہ ہوکہ دولت کا اجتماع عمر کے ساتھ ساتھ ساتھ واقع ہوتا ہے اور اس طرح عمر رسیدہ لوگوں کوزکو ق اداکرنے کے اہل کا اجتماع عمر کے ساتھ ساتھ ساتھ واقع ہوتا ہے اور اس طرح عمر رسیدہ لوگوں کوزکو ق اداکرنے کے اہل کا اجتماع عمر کے ساتھ ساتھ واقع ہوتا ہے اور اس طرح عمر رسیدہ لوگوں کوزکو ق اداکرنے کے اہل

بھی بناتا ہے اور اُن کے اندر صلاحیت بھی پیدا کرتا ہے۔ ایک اور مناسب وجہ بیہ ہوسکتی ہے کہ جوں جوں افراد کی عمر بڑھتی ہے تو اُن کی فد جب پرستی خاص طور پر فد ہی عمل اور پابندی کی گنجائش بھی بڑھنے کا رُبحان رکھتی ہے۔ فہ ہمی جذبہ تعلیمی سطح کے اضافے کے ساتھ منفی طور پر متعلق ہونے کا رُبحان رکھتا ہے۔ تاہم ہم مصر اور انڈونیشیا جیسے بعض مما لک میں دیکھتے ہیں کہ تعلیم کی بلند ترسطح نے ن بلند ترسطح سے منسلک ہے، جبکہ ایران، قزاقتان، ملائشیا اور پاکتان اور ترکی میں ذکو قد دینے کی بلند ترسطح سے منسلک ہے، جبکہ ایران، قزاقتان، ملائشیا اور پاکتان اور ترکی میں نسبتان یا دہ تعلیم یافتہ لوگ مکن طور پر بہت سے کی طرف زیادہ مائل ہوتے ہیں۔ واضح طور پر بہت سے تیاں وجو ہات ہیں جو ذہن میں آتی ہیں کہ زکو قادا کرنے کی مختلف مما لک میں مختلف شروح سے کی میں جانے سے گریز کرتے ہیں۔

تاہم، یہاں ہمارے مقاصد کیلئے، جو پھے بینتائج ظاہر کرتے ہیں، وہ یہ ہیں: اول بیکہ زکوۃ عالمی طور پرمسلمانوں کے اندروسیع پیانے پرعمل کیا جانے والا فدہبی فریضہ ہے۔ تاہم ایک ٹانوی کیکن مساوی طور پر اہم رائے ہے کہ مختلف مسلم مما لک میں زکوۃ اداکرنے کی روایت پر عمل کئے جانے کی حد میں بڑی حد تک فرق موجود ہے۔ دوسر لفظوں میں، جیسا کہ جدول ۱ واضح طور پر ظاہر کرتا ہے کہ زکوۃ اداکرنے کے سلطے میں نہ صرف مختلف افراد کے درمیان بڑی حد تک فرق موجود ہے۔ ذیل میں کہ فرق موجود ہے۔ ذیل میں تک فرق موجود ہے۔ ذیل میں کہ فرق موجود ہے۔ ذیل میں اجازت دیتے ہیں، ذکوۃ کی روایت کی ایک ٹھیکٹھیک تصویر مہیا کرنے کی کوشش کریں گے۔ پھر اجازت دیتے ہیں، ذکوۃ کی روایت کی ایکٹھیکٹھیک تصویر مہیا کرنے کی کوشش کریں گے۔ پھر اجازت دیتے ہیں، ذکوۃ کی روایت کی ایکٹھیکٹھیک تصویر مہیا کرنے کی کوشش کریں گے۔ پھر ہم تر کی سے شروع کر کے انفرادی سطح کے اعداد وشار پر قوجہ مرکوز کریں گے تا کہ مسلم افراد کے ہاں، اُن کے آبادیاتی مدوخال، فد جب پرستی، اور دوسری اقداری خصوصیات کی بنا پرفرق کی پھے تو جیہہ پیش کرسکیں۔

جدول 9.1: پچھلے سال زکو ۃ ادا کرنے والوں کا فیصد

ممالک مصر اندونیث ایران قزاقستان ملائشا پاکستان ترکی

| ، ذہن | سلم |
|-------|-----|
|-------|-----|

| 64 | 60 | 80 | 49 | 44 | 94 | 89 | مذمبى طبقه خواص مسلم بيشه                                  | گروپ کا<br>نمونه |
|----|----|----|----|----|----|----|------------------------------------------------------------|------------------|
|    |    |    |    |    |    |    | نه بهی طبقهِ خواص مسلم پیشه<br>درعوامی فعالیت پسند طلبا کا | نمونه            |
|    |    |    |    |    |    |    | ر کن طبقه                                                  |                  |
| 62 | 60 | 87 | 52 | 52 | 95 | 90 | 2/2                                                        | صنف              |
| 67 | 58 | 72 | 45 | 34 | 93 | 85 | خواتين                                                     |                  |
| 53 | 34 | 65 | 38 | 39 | 91 | 61 | 26>                                                        | عمر کا گروپ      |
| 65 | 58 | 85 | 48 | 46 | 94 | 86 | 40 <b>-</b> 26                                             |                  |
| 79 | 78 | 94 | 54 | 51 | 97 | 97 | 55 - 41                                                    |                  |
| 68 | 79 | 97 | 55 | 48 | 95 | 98 | <56                                                        |                  |
| 69 | 70 | 84 | 64 | 55 | 91 | 90 | دہائی سکول<br>ہائی سکول                                    | تغليمي گروپ      |
| 67 | 48 | 77 | 46 | 46 | 95 | 94 | ما فی سکول                                                 |                  |
| 52 | 62 | 77 | 63 | 40 | 95 | 86 | ،<br>یو نیورشی/پیشه ورا نه                                 |                  |

فیصد کونز دیک ترین مکمل عدد کے مطابق مکمل کرلیا گیا۔ خالی خانہ= کوئی اعداد وشار میسرنہیں۔

## ز کوة کی وصولیوں کا پیانہ:

پھرا یے قابلِ اعتادا عداد و شار کا فقد ان ہے کہ زکو ہ کے ذریعے کتنی رقم دی جاتی ہے۔ فور ؤ
فاؤنڈیشن کے مطالعے کی بنیاد پر، اگستہ 2004 میں استبول کا نفرنس نے اس میں شامل رقتم کے
کچھ غیر مصد قد تخیفے پیش کئے۔ انڈونیشیا میں اس مطالعے نے تخینہ لگایا کہ مسلم فیاضی کی نقد قدر
یوالیس ڈ الر 1.65 ارب تھی اور بیفرض کرنا معقول ہے کہ اس کی قابلِ لحاظ رقم زکو ہ کی شکل میں
تھی۔ ترکی میں زکو ہ کی ادائیگیوں کا تخینہ 214 ملین یوالیس ڈ الر تھا (کارکو گلو 2004) ملائشیا سے
تخمینے بینشاند ہی کرتے ہیں کہ 2002 سے لے کر پانچ سالوں کی زکو ہ کی وصولی 378 ملین
ملائشیائی روپوں سے زائد تھی (حسن 2004) اور پاکستان میں اس کا میزان چارارب روپے تھا،
اگر چہ بیر قوم بظاہر بہت بڑی محسوس ہوں گی لیکن بید ملک کے جی ڈی پی کا بہت ہی چھوٹا حصہ
ہیں۔ 187۔ 88 میں یا کستان میں جمع شدہ زکو ہ جی ڈی پی کا صرف 3.0 فیصدتھی، اور سعودی

عرب كيلئے اس كى مطابقت ميں تخمين 1970 كيلئے جى ڈى پى كـ10.0 اور 0.04 فيصد كے درميان تھ ( گران 2004) صفحہ 21)

زكوة سے حاصل ہونے والى رقم، جيباكه اس سے يبلے ذكركيا كيا، مخصوص اقسام كيلئے مختص کی جاتی ہے، بشمول محتاجوں، غریبوں اور تنگدست لوگوں کے۔ اُن مما لک سے ملنے والی شہادت ، جن کے اعدادوشار دستیاب ہیں، بدظاہر کرتے ہیں کہ ترکی میں زکوۃ وصول کرنے والول کی عام قتم ایک ضرورت مند جاننے والا یارشته دار، تھا (کاروکوگلا2004) انڈونیشی بنیادی طور پراینی زکوة ، زکوة پربنی خیراتی تنظیموں کو یا براہ راست اُن افراد کو دیتے ہیں جومبینہ طور پر ز کو ۃ دینے والے کے شناسا ہوتے ہیں (سینٹر فارکنگو بجز اینڈ کلچرز 2004 صفحہ 8) ایسے ہی نمونے مکنه طوریر دوسر ف مسلم ملکول میں بھی جاری وساری ہیں۔ پاکستان میں زکو ہ کی وصولی کومرکزی بنادیا گیا ہے اور 1978سے میرکام ریاست کی طرف سے کیاجاتا ہے، اور اسے وسیع پیانے پر حکومتی ٹیکس سمجھا جاتا ہے۔ 1999 تک حالیس ہزار مقامی حکومتوں کے زیر انتظام چلنے والے زکو ہ بورڈ تھے۔اُن کا آبریشن اس قدر بدعنوانی کاشکاراورغیرشفاف ہے کہ دینداریا کستانی اینے آپ کو دوسری مرتبدز کو قادا کرنے برمجبوریاتے ہیں، پریقین حاصل کرنے کیلئے کدان کی زکو ق کافریضہ حقیقتاً لیرا ہوگیا ہے (آغا خان ڈویلیمنٹ نیٹ ورک بحوالہ بزیمر2004) زکوۃ کی وصولی اور استعال میں بدعنوانی کا مسکلہ بدشمتی ہے بہت ہے مسلم ممالک میں موجود ہے، کیکن بیخاص طور پراُن مما لک میں قابل توجہ ہے،جنہوں نے ریاست پر ٹنی زکو ہے نظاموں کومرکزی بنالیا ہے۔ ملائشيا، سعودي عرب اوريا كستان أن مما لك مين شامل بين جهان زكوة كانتظام رياست کی طرف سے کیاجاتا ہے۔ تیوں ممالک میں وسیع پیانے پربدعنوانی اور زکوۃ سے بچنے کی شہادت موجود ہے۔

ملائشیا میں تحفظ کی پابندی اور بہت زیادہ پہلو تھی پیداوار کومحدود کردیتے ہیں۔ مزید برآ ل زکوۃ کا بوجھ تقریباً کلی طور پر جاول پیدا کرنے والوں پر پڑتا ہے، جن میں سے زیادہ تر ملک کی خط غربت سے نیچے زندگی بسر کرتے ہیں۔ 1988 میں تقمیل کی شرح صرف آٹھ فیصد تھی۔ پلیس کی ریاست میں 1985 میں جاول اُگانے والوں نے 93 فیصد زکوۃ کی وصولی کی توجیہ پیش کی۔ پس اس طرح ملائشیا میں زکوۃ لازمی طور پروسائل کوغریبوں کی طرف منتقل نہیں کرتی ، ہوسکتا ہے یہ وسائل کو اُن سے دور منتقل کر رہی ہو، ( گران 2004 صفحہ 21-22) ملائشیا کی ریاست کیداہ میں ز کوۃ کی وصولی کے ایک تفصیلی مطابعے کے مطابق، ۱۹۶۳، اور 1979 کے درمیان تعمیل کی شرح صرف پندرہ فیصد تھی، جس کا مطلب ہے کہ کسانوں کی اکثریت نے اپنے زکوۃ کے فریضے سے پہلوتہی کی۔ اس پہلوتہی نے، چھپانے، یا آ دمی کے اپنے کاشت شدہ ایکڑوں کا کم کر کے اعلان کرنے، اپنی فعملوں کی کم کر کے رپورٹ دینے، اور جامعین زکوۃ کو خراب شدہ یا ملاوٹ والا غلہ حوالے کرنے کی شکلیں اختیار کیں۔ (سکاٹ 1987)

پاکتان میں وسیع بیانے پرزکوۃ سے پہلوتہی پائی جاتی ہے۔ کیونکہ عوام حکومت کی طرف سے زکوۃ کی وصولی اور تقسیم پراعۃ ونہیں کرتے۔ پچھ تخمینوں کے مطابق پاکتان میں خیراتی مقاصد کیلئے عطیہ دی جانے والی گل رقم کا اندازہ 1700 ارب سالانہ لگایا گیا، جبکہ زکوۃ کی گل وصولی صرف چار ارب تک پنچی جو حکومت کی طرف سے چلائے جانے والے زکوۃ کے نظام پر پاکتانیوں کے پست اعتماد کی علامت ہے۔ پاکتان میں زکوۃ کے نظام سے مستفید ہونے والوں کی تعداد تقریباً دس لاکھ ہے جو سرکاری خط غربت سے نیچر ہے والے پاکتانیوں میں سے صرف کی تعداد تقریباً دس لاکھ ہے جو سرکاری خط غربت سے نیچر ہے والے پاکتانیوں میں سے صرف دس فیصد کی نمائندگی کرتی ہے۔ خود سرکاری رپورٹیس سے خیال ظام کرتی ہیں کہ ریاست کے تحت چلنے والے نظام کا ناہمواری کو کم کرنے پر بہت کم اثر ہے۔ ملک میں، بدعوانی، زکوۃ سے پہلوتہی اور میں اعتماد کے کھونے پر مجبور کرنے کے علاوہ، اس یقین کو بھی کمزور کررہے ہیں کہ اسلام ایک بہتر نظام معیشت مہیا کرتا ہے۔ سعودی عرب، روایتی ذرائع کے علاوہ درآ مدات پر بھی زکوۃ عائد کرتا ہے جس کی شروح جنس کے لحاظ سے مختلف ہوتی ہیں۔ سعودی عرب میں 1970 کی دہائی میں زکوۃ کی گل آمدنی کا جی ڈی پی کا 200 سے لے کرک و ت ہیں۔ مودی عرب میں کرتا ہے۔

## دینے کے محرکات:

جیسا کہ پہلے ذکرکیا گیا، اسلام وسائل کی تقسیم میں بڑی ناہموار یوں کے خلاف ہے، اور آغاز ہی سے اس نے پچھا لیے قابلِ ذکر طریقے متعارف کروائے جو،اگران ناہموار یوں کو گلی طور پرختم نہیں کرتے تھے، تو کم ضرور کرتے تھے۔ زکوۃ ان طریقوں میں سے ایک ہے۔ بڑی سطی پر ذکوۃ ایک ایسے آلہ کارکا کام کرتی ہے جوایک ہمہ مساواتی اور منصفانہ ساجی نظام کی تخلیق کرتا ہے، جیسا کہ قرآن کریم میں بہ تکرار زور دیا جاتا ہے۔ زکوۃ کے حق میں ایک اور بڑی عمرانیاتی دلیل ساجی ربط کو بلند اور مضبوط بنانا ہے۔ زکوۃ آدمی کے اپنی دولت دینے کے ذریعے مسلمانوں کے اندرافقی ربط کو بلند اور مضبوط بنانا ہے۔ زکوۃ آدمی کے اپنی دولت دینے کے ذریعے مسلمانوں کے اندرافقی

تعلقات کومضبوط بناتی ہے۔ تفہیمی سطح پر، اگر اسلامی قانون کے مطابق زکو ۃ اداکی جائے تو یہ مال اور اُس کے دینے والے دونوں کو پاک کرتی ہے۔ اسی طرح زکو ۃ وصول کرنے والا بھی امیر کے حَسد اور نفرت سے پاک ہوجا تا ہے۔ کم از کم نظر یے کی سطح پر، اگرز کو ۃ پروسیع پیانے پرعمل کیا جائے، تو امیر تو غریب نہیں ہوتے البتہ غریب غریب نہیں رہتے۔ بیتمام چیزیں ساجی سلیت کو، اور اُمّتہ یعنی اہلِ ایمان کے طبقے سے تعلق رکھنے کے احساس کو مضبوط بنانے میں معاون ثابت ہوتی ہیں۔ یہ چیزیں اسلام کے احساس تو میت کی مضبوط علامات ہیں۔ (ڈینی 2005، صفحہ 115)

ز کو ۃ اداکرنے کیلئے انفرادی محرکات کے مطالعات بینظام کرتے ہیں کہ زکوۃ دینے کیلئے مسلمانوں کے ہاں روحانی اور ندہبی محرکات غالب ہیں۔انڈونیشی روح اورجسم کو پاک کرنے اور غریبوں کے بارے میں اپنی ذمہ داریاں پوری کرنے کیلئے زکوۃ دیتے ہیں (سینئر فارلینگو تج ایند کلچربوں) مقر میں مرکزی محرکات، ندہبی اقدار کو برطاوادینا، روح اور دولت کی پاکیزگی، اور غریبوں کے حقوق ہیں (سنفرفارڈویلپمنٹ سروسز2004) اسی طرح کے محرکات کی رپورٹ پاکستانی معاشرے میں بھی دی گئی ہے (سول سروسزاکیڈی لا ہور 2004)۔اردن اورفلسطین میں زکوۃ کو وسیع میانے پر تو می اعتماداور گھر کی جہود کے طور پردیکھاجا تاہے (بینتھال 1999)۔

انفرادی اور علاقائی محرکات کے غلبے کچھتین کارول کواس رائے طرف لے گئے ہیں کہ ایسے عطیات غریبوں کوغریوں کی ، اور امیروں کونسبتا امیروں کی مدد کرنے پر منتج ہوتے ہیں، مذہبی محرک کی بنا پر دینے کی بیعلاقائی رُخ بندی ،غربت کودھا کہ خیز ہونے سے توروک سکتی ہے۔ اس کا ممکنہ طور پر سماجی انصاف پر کوئی قابلِ لحاظ ار نہیں ہوسکتا۔

مسلمان اکثر اوقات یہ دعوی کرتے ہیں کہ زکو ق ، دولت اور وسائل کی ایسی زیادہ منصفانہ تقسیم نو کے ذریعے ، جودولت کے ارتکاز کوروئی اور غربت کو کم کرتی ہے، ساجی انصاف کو پروان چڑھانے کا ایک بڑا ذریعہ ہے۔ اسلامی تحریریں زکو ق کو دُنیا کی خرابیوں کے لئے تقریباً ایک اسمیر کے طور پر پیش کرتی ہیں۔ سید قطب اور مودودی جیسے اسلام پہندوں کے نزدیک زکو ق فلاحی ریاست کے مغربی تصور سے برتر ہے۔ اسلام پہندوں کے نزدیک زکو قاسلام کا ایک نمایاں ساجی ستون ہے، جوفر دکی کوششوں کو ایک منصفانہ اور مساوات کے حامل معاشر سے یعنی مسلم اُمّہ کی تقیدی تجوز دی کوششوں کو ایک منصفانہ اور مساوات کے حامل معاشر سے یعنی مسلم اُمّہ کی تنقیدی تجربہ:

ز کو ة وسائل کی تقسیم نواورساجی انصاف کو بڑھاوا دیے کیلئے ایک آلہ کار کے طور پر کس صد

تک موثر ہے؟ یہ سوال اسلامی بحثوں میں اکثر اُٹھایا جاتا ہے اور اس پر بحث کی جاتی ہے۔
مسلمان ہر جگہ اس مذہبی تھم کی تعمیل میں فیاضی میں بہت زیادہ خوبی دیکھتے ہیں۔لیکن یہ ایک
معروضی تخمینے سے زیادہ اُن کے عقیدے کا اظہار محسوس ہوتا ہے۔ واضح طور پر دینے والے فرد
کیلئے ،ایک گہرے طور پر مانے جانے والے مذہبی فریضے کو پورا کر لینے کے بعد،نفسیاتی تسکین کا
ایک جائزاحساس ہوتا ہے۔ یہ مذہبی فریضہ بدیمی طور پر زکو ہ وصول کرنے والے کی بہود کو
بڑھاوا دینے میں اپنا کردار اداکرتا ہے۔لیکن کیا ہم فرد کے اس نفسیاتی اور روحانی تجربے سے
بڑھاوا دینے میں اپنا کردار اداکرتا ہے۔لیکن کیا ہم فرد کے اس نفسیاتی اور روحانی تجربے سے
آگے جاسکتے ہیں اور مذہبی فیاضی کے اس عمل کا ایک گہرا تجربہ پیش کر سکتے ہیں۔

ز کو ق کی وصولی اور سیاجی انصاف پرز کو ق کے اثر کا بہترین تجزیے غالباً کر اُن کی طرف سے پیش کیا گیا ہے (2004) مختلف مما لک کے ریکار ڈوں کا جائزہ لینے کے بعد وہ یہ متبجہ ذکا گتا ہے کہ غیر مرتکز رضا کا رانہ زکو ق کی وصولی بغیر تعلقات والے غریبوں کے خلاف متعصب ہوئے کا رُجحان رکھتی ہے، اور اس کا غربت کو کم کرنے پر بالکل کوئی نہیں یا نہ ہونے کے برابر اثر ہے۔ مرتکز نظام میں بھی یہی خامیاں ہیں۔ دونوں نظاموں کے اندر نہ تو شقافیت اور نہ ہی غربت کو کم کرنے کے برابر تاہدتہ یہ فرق اُن تعلقات میں ہے جن کو وہ اہمیت دیتے ہیں۔ غیر مرتکز زکو ق معاشی تعلقات کو اہمیت ویتی ہے۔ خاص طور پر اُن تعلقات کو جو ملازمت برمنی ہوں: ریاستی انتظام کے تحت زکو ق سیاسی تعلقات کو اہمیت دیتی ہے، خاص طور پر اُن تعلقات کو جو ملازمت برمنی ہوں: ریاستی انتظام کے تحت زکو ق سیاسی تعلقات کو اہمیت دیتی ہے۔ خاص طور پر اُن تعلقات کو جو

اُن کو جو فد ہبیت کو چھوتے ہوں۔ اس طرح ملائشیا کے قدیم غیر مرتکز نظام میں با قاعدہ زکوۃ وصول کرنے کا سب سے بقینی ذریعہ کسی دولت مند مالک کیلئے وفاداری سے کام کرنا تھا۔ موجودہ مرتکز نظام کے تحت بیطریقہ کسی فرہبی سکول میں داخل ہونا یا زکوۃ کے دفتر کیلئے کام کرنا ہے۔'' (گران 2004، صفحہ 26)

گران کا تجزیداً سے مینتیجہ نکالنے پر مائل کرتا ہے کہ ذکوۃ نے مسلمانوں کی غربت اور ناہمواری میں کوئی بڑا فرق نہیں ڈالا۔اگر چہاس نے واضح طور پر پچھدولت اور آمدنی کی تقسیم نوکی ہے۔ ہے لیکن اس نے غربیوں پر بطورگروپ کے کوئی اثر نہیں ڈالا۔ گران کے مطابق:

'' آدمی کواس سلسلے میں بیشلیم کرنا چاہیے کہ اپنی اسلامی تعبیر میں زکو قاتشیم نوکا ایک نسبتاً قد امت پینداند ذریعہ بنتا ہے: نہ ہی زمین اور طبعی سرمائے جیسے اثاثوں کو چھونے، نہ ہی گھر اور فرنیچر جیسی کھیت والی اشیا سے علاقہ رکھنے ہے، یہ بہت محدود انتقالات کی گنجائش رکھتی ہے، جس میں اشیا اور اثاثوں کی ایک محدود فہرست شامل ہے۔ بہترین حالات میں بھی الی سکیم کاتقسیمی اثر بہت کم ہوگا۔ خراب انتظام نے مایوی کوئی گنا کردیا ہے'' (گران 2004 صفحہ 28) پاکستان کے بہت کم ہوگا۔ خراب انتظام نے مایوی کوئی گنا کردیا ہے'' (گران 2004 صفحہ 28) پاکستان کے صحت کے شعبے میں زکو ق کے استعمال پرایک رپورٹ میں تقریباً اس سے ملتے جُلتے نتائج پیش کئے ہیں۔ (سول سروں اکیڈی، لا ہور 2004)

## ز کو ۃ دینے سے کیا حاصل ہوتا ہے؟

مذكوره بالا بحث كي روشني مين بية را قائم كي جاسكتي بين-

2۔ انفرادی مسلمانوں کیلئے زکوۃ اداکرنے کے بنیادی محرکات مذہبی ادر حاجی ہیں۔ یعنی مذہبی فریضہ پوراکرنا اور غریبوں کی مدد کرنا۔

3۔ جب زلوۃ کی وصوئی کومرکز کے تحت کردیا جائے اوراس کی وصولی اور تقشیم ریاست کی فرمدداری بن جائے تو بیر چیز زکوۃ کی ادائیگی سے گریز بدعنوانی، بدانظامی اور زکوۃ کو غلط لوگوں کیلیے مختص کرنے کی طرف لے جاتی ہے، اور رضا کا رانہ نظام کی نسبت غربا کیلئے کوئی زیادہ محسوں فوائد ہم نہیں پہنچاتی۔

4۔ اسلامی تاریخ کے اواکل میں زکو ق ساجی بہبود کی دکھ بھال کیلئے ریاستی مالیات کا بڑے درائع میں سے ایک ذریعہ تھا، لیکن اب ریاستی محصولات سے ہونے والی آمدنی وہی فرائض

اداكرتى ہے اوراس طرح زكوة كى اوائيكى كوايك مسلد بناديتى ہے۔ ياس بات كى ايك وجه بوسكتى ہے كمسلم مما لك ميں زكوة كى اوائيكى كى شروح كيول يست ہيں۔

5۔ موجودہ شہادت اس بات پرروشی ڈالتی ہے کہ زکو ۃ بڑے پیانے پر حکمتِ عملی کی بنیادوں کی بجائے مقامی بنیادوں پردی جاتی ہے۔ کی بجائے مقامی بنیادوں پردی جاتی ہے۔

6۔ آخری بات کہ اگر چہ اسلام پیندوں اور کچھ اسلامی معیشت دانوں نے زکوۃ کی بطور ناہمواری کو کم کرنے کے ایک ہمتال ذریعے کے،مبالغہ آمیز تعریف کی ہے،لیکن مختاط اور گہرے تجزیے پیطا ہر کرتے ہیں کہ اس نے مسلمانوں کی غربت میں کوئی قابلِ لحاظ فرق پیدائہیں کیا۔

جدیدریاستوں کے محصولات اور بہبودی نظاموں،اور آمدنی اور دولت کی تقسیم نو اور توامی بہبود میں اُن کے کردار کومدِنظرر کھتے ہوئے، زکو ۃ غالبًا ایک اگلے وقتوں کا ٹیکس ہے۔ زکو ۃ پچھ آمدنی اور دولت کی تقسیم بلاشبہ کرتی ہے لیکن بیغریبوں کوکوئی ٹھوس فائدہ نہیں پہنچاتی۔ بیان کے جی ڈی پی کے تناسب سے بے وقعت ہو عتی ہے لیکن پھر بھی اس میں شامل رقم اچھی خاصی ہوتی ہے۔ زندگی کے تمام شعبوں سے تعلق رکھنے والے مسلمانوں کی ایک قابلِ لحاظ تعداد، اُن ٹیکسوں ہے۔ زندگی کے تمام شعبوں سے تعلق رکھنے والے مسلمانوں کی ایک قابلِ لحاظ تعداد، اُن ٹیکسوں سے علاوہ جووہ ادا کرتے ہیں، زکو ۃ دیٹا کیوں جاری رکھے ہوئے ہیں؟ تمام دستیاب شہادت سے خیال پیش کرتی ہے کہ جدید وُنیا میں لوگ ٹیکسول کی ادائیگی سے نکنے کیلئے جرموقع سے فائدہ اُٹھاتے ہیں۔ معاثی تجربہ بھی یہ خیال پیش کرتا ہے کہ ٹیکس کی کم تر شرح لوگول کوزیادہ محنت کرنے اور زیادہ خوش رہنے پر آمادہ کرتی ہے اور یہ چیز نقافتی اختلافات یا اداراتی عوامل سے مسلک نہیں ہے۔ ذوش رہنے پر آمادہ کرتی ہے اور یہ چیز نقافتی اختلافات یا اداراتی عوامل سے مسلک نہیں ہے۔ (برایس کا کے 2004)

ہم عصر مسلم معاشروں میں زکوۃ کی روایت کی وضاحت کرنے کیلئے ہمیں وُرخیمیاتی تناظر کو استعال کرنے کی ضرورت ہے اور یہ پوچنے کی کہ مسلمانوں کیلئے زکوۃ کا علامتی مفہوم کیا ہے؟ اس کے جواب میں خرچہ فائدہ کا معاشی تجزیہ شامل نہیں ہوگا۔ بطور ایمان رکھنے والوں کے وہ اسلامی معاشرے کے طور پر پیش کرتے ہیں جومنصفانہ صحیح اور اخلاقی بنیادیں معاشرے کا نقشہ ایک ایسے معاشرے کے طور پر پیش کرتے ہیں جومنصفانہ حصیح اور اخلاقی بنیادیں رکھنے والا ہو، جیسا کہ اسلامی عقیدے میں پیش کیا گیا ہے۔لیکن وہ ساجی حقیقت جس کا وہ تجربہ کرتے ہیں اس کے علاوہ سب کچھ ہے۔ حکومت کو ایک ایسے نظام کے وجود کی تخلیق یا کم از کم اس کی اجازت وینے میں مددگار سمجھا جاتا ہے، جو غیر منصفانہ، بدعنوان، ساجی انصاف وینے میں کی اجازت وینے میں مددگار سمجھا جاتا ہے، جو غیر منصفانہ، بدعنوان، ساجی انصاف وینے میں

غیرموثر اوراس طرح اُمت کی سماجی سلیت کو تباه کرنے والا ہے۔ وہ حکومت کے ذریعے زکو ۃ دینے سے اس ادراک کی وجہ سے مزاحمت کر سکتے ہیں نا کہ اس وجہ سے کہ وہ تخی نہیں ہیں، کیونکہ واضح طور پر ایک صورت نہیں ہے۔ بیداُن کی اس اُرخ بندی کی وجہ سے بھی ہوسکتا ہے کہ وہ اپنے فہ بمی فرائض کو اصلاحی عمل کے ذریعے پورا کرنا چاہتے ہیں اور نا کہ وقیا نوسیت کے ذریعے پاکستان میں حکومت کی ذکو ۃ کی چار ارب روپے سالانہ وصولی بے حقیقت نظر آتی ہے جب اس کا تقابل اُن ایک سوستر ارب روپوں سے کیا جائے جو پاکستانی ہرسال خیرات میں دیتے ہیں۔

اسلام قومی سالمیت اور معاشر قی ربط پر بہت زور دیتا ہے جیسا کہ بیائتہ کے تصور میں پہال ہے، بینی اہلِ ایمان کی ایک قومیت مسلمانوں کیلئے اُمّہ ایک ساجی حقیقت ہے جس کی بہود کا خدا کی طرف سے حکم دیا گیا ہے۔ ایک مضبوط اُمّہ ایمان کے حقیقی اظہار کی ایک علامت ہے۔ اسلام کی رسومات کی زرخیزی، معتقدین کے اندر مصاحبت کا ایک مضبوط احساس پیدا کرتی اور اُسلام کی رسومات دیتی ہے، ایک طرف کی اُمہ کی حسیت، جوطبقاتی اور ساجی امتیاز ات سے پاک ہوتی ہے۔ نماز (صلوق) کا اسلامی رُکن جودن میں پانچ مرتبہ اجتماعی طور پر اوا کیا جاتا ہے، اس کی ایک واضح مثال ہے۔

تاہم، اُمدی وجودی حقیقت، مقامی اور عالمی سطوح پر، جیسا کہ عام مسلمان اس کا تجربہ کرتے ہیں، یہ ہے کہ یہ اُس مثالی صورتِ حال کو حاصل کرنے میں ناکام رہی ہے جس میں اسے ہونا چاہیے۔ غربت، ساجی انصاف کا فقدان، اور طبقاتی تفریق اس کے بچھ مظاہر ہیں۔ اس کی وجہ کواس کے ناقص تصور میں نہیں دیکھا جاتا ، بلکہ اس کو وجود میں لانے کے لئے معاون حالات پیدا کرنے میں عوامی حکام کی ناکامی کو مجھا جاتا ہے۔ اس طرح زکوۃ کاعمل حکومت کیلئے ایک فرو بیدا کرنے میں ساتھ ایک مشتر کہ فدہ ہب کی دوئی کے ذریعے اُمہ کو مضبوط کرنے کیلئے ایک شخص کردار بھی بن جاتا ہے۔ یہ چیز زکوۃ کو اسلام کے تعمل کے مطابق اہلِ ایمان کا ایک مضبوط معاشرہ مخلیق کرنے کیلئے ایک طاقتور علام تی میں جاتا ہے۔ افراد کی طرف سے اس پرعمل اسلام میں قدامت برستی کی بجائے اصلاحی علی کی روایت کے ساتھ مطابقت رکھتا ہے۔

للبذامسلمانوں کیلئے زکوۃ دینے کے ممل کامفہوم علامتی بھی ہے اور افادی بھی۔علامتی مافیہ کاتعلق مسلمانوں کی ،ایک مضبوط بھی اور منصفانہ اور اخلاقی قومیت یعنی اُمّہ کے وجود میں اُن کے لیتان کے اظہار سے ہے اس ممل کا افادی مفہوم یہ ہے کہ بیا لیسے معاشرے کی تخلیق میں

معاون ہے۔افادی مفہوم صرف اس وجہ سے وجودر کھتا ہے کیونکہ حکومت ایک مثالی مسلم اُمہ کے قیام میں ناکام ہوگئ ہے۔زکوق وینے کی حتمی علاقیّت ،اُمہ کے بارے میں خداکی طرف سے حکم دیئے گئے عہد کو پورا کرنے کے ذریعے نیکی کرنا ہے۔ یہ دولت جمع کرنے کی مسرت یا افادیت سے زیادہ ہے۔ پس دینے سے جو کچھ حاصل ہوتا ہے، وہ ایک مثالی اُمت کا قیام ،مشتر کہ فدہب کی رفاقت اور یہ یقین ہے کہ نیکی کرنا اہم ہے۔

إب10

# اسلام اورشهری معاشره

## شهری معاشرے کا تصوّ ر

جدید دور میں شہری معاشرہ سیاسی اصلاحات اور جمہوریت کیلئے ایک طاقتور نعرہ بن گیا ہے۔ جنوب مشرقی ایشیائی ممالک میں بیالی نظیموں کوسہارا دیتا ہے جواب عوام کی طاقت 'ریفار ماری 'مُسکاریات مدنی 'جمہوری حکمرانی' 'انسانی حقوق' آزادانہ استخابات' قانون کی حکمرانی' 'معاشی آزادی پیندی' اور دوسری الی عوامی تحریکات، جومعاشی انصاف پیندی سے وفاداری رکھنے والی اشتمالی، اشتراکی، جمہوری حکومت کا مطالبہ کرتی ہیں، کے ناموں سے جانی جاتی ہیں۔ ایسی بین الاقوامی تظیموں، جیسیا کہ ایشیا فاونڈیش، فورڈ فاونڈیش، ورلڈ بینک، یونا مئیل خواتی ہیں۔ ایسی بین الاقوامی تظیموں، جیسیا کہ ایشیا فاونڈیش فاؤنڈیش، کے پاس، شہری معاشر نیشنز ڈویلپہنٹ پروگرام (یواین ڈی پی)، ساسا کا واچیں فاؤنڈیش، کے پاس، شہری معاشر کے ومضبوط بنانے والے بہت سے ترتی پذیر ممالک میں ایسے پروگرام ہیں، جن میں سے زیادہ تر غیرسرکاری تنظیمیں ہیں۔

تاہم شہری معاشرے کا تصوراس کے جدید اظہارات سے پیچھے جاتا ہے، اوراس کی ابتدا بعد خردافروزی کے آزادی پیندی، جمہوریت اور انفرادیت کے نظریات میں ہے، جن میں سے سب کے سب انفرادی آزادی، معیشت اور ریاست کی جبری قوت کے درمیان سیح تعلق کا اظہار کرنے سے متعلق ہیں۔ شہری معاشرے کا ایک مختصر جائزہ پیش کرنے کے بعدیہ بات، اسلامی نظریے یا ہم عصر مسلم معاشروں میں اس کے اظہاریا عدم اظہار کا جائزہ لے گا۔

شہری معاشرے کے کچھ ابتدائی تصورات ایڈم فرگون اور جارج ہیگل کی تصانیف میں پائے جاسکتے ہیں۔ فرگون نے اسے شائنگی کی ایک کیفیت کے طور پر برتا، جو برتر مغربی تہذیب کی ایک خصوصیت ہے، انفرادیت، جمہوریت، اور جائیداد کے حقوق پرزور کے ساتھ، ہیگل کے نزدیک شہری معاشرہ خاندان اور ریاست کے درمیان ایک درمیانی ادارہ تھا۔ یہ اصطلاح

عمرانیات میں کارل مارکس اور فریڈرک اینگلز کی تصانیف کے ذریعے آئی جنہوں نے شہری معاشرے کی تعریف پیداوار کے ساجی اور معاشی تعلقات کے مجموعی اثر کے طور پر اور قانونی ساجی اور سیاسی پیشرفتوں کے ایک بنیادی ذریعے کے طور پر کی۔

دوسر کے لفظوں میں، بیسیاس، ساجی اور ثقافتی بالائی تغییرات کی تہہ میں مضمرا یک بنیادی ڈھانچے تھا اور اس طرح کی دوسری تصور سازیوں نے معیشت، معاشر ہے اور ریاست کے درمیان تعلق کو سمجھنے کیلئے، تجربی اور نظریاتی ڈھانچے مہیا کرنے کی کوشش کی عمرانیات کی ترتی کے ساتھ ساتھ شہری معاشر ہے کی بیابتدائی تصور سازیاں ایک اہم تبدیلی کے مل سے گزرنے لگیں، جیسا کہ اس کے انتہائی اہم ہم عصر نظریہ سازوں میں سے ایک ارنسٹ کیلسز کی تصانیف میں منعکس ہوتا ہے۔

اپی کتاب آزادی کی شراکط میں 1995 میں جواس کی بے وقت موت سے ایک سال قبل شاکع ہوئی گیلو نے بیہ استدلال کیا کہ شہری معاشرے کا خلاصہ اداراتی اور نظریاتی تکثیریت کا نظر بیتھا جس نے مرکزی اداروں کو معاشرے میں قوت اور سچائی کی اجارہ داری قائم کرنے سے روکا۔ زیادہ مخصوص طور پر اُس نے شہری معاشرے کے تعریف یوں کی: '' متنوع غیرسرکاری اداروں کا ایساسیٹ جواس قدر مضبوط ہو کہ ریاست کا تو رُکر سکے اور اگر چر یاست کو امن کے قائم کرنے اور بڑے مفادات کے درمیان ثالث کے کردار اداکر نے کے اپنے فریضے کو پورا کرنے سے نہ روکے ، لیکن پھر بھی اسے باقی ماندہ معاشرے پر غلبہ پانے اور اسے پیس ڈالنے سے روک سے ۔ (گیلن 1994) مفحہ 4)

دوسرے نظریہ ساز، فرد کی اپنے اہداف کی، ریاست کی طرف سے کسی رکاوٹ کے بغیر پیروی کرنے کی آزادی پرزیادہ زوردیتے ہیں۔ کال ہوں، مثال کے طور پر، شہری معاشرے کی تعریف ایک ایسے شہری دائرے کے طور پر کرتا ہے، جس میں لوگ اپنی روزمرہ زندگیوں کو ریاست کی مداخلت کے بغیر منظم کرسکیں۔ (کال ہون 1993)۔ ہم عصر ساجی نظریے کی ایک دوسری لڑی، معیشت (مارکیٹوں) اور ریاست کے مقابلے میں ساجی سلیت پرزیادہ زور دیتی ہے، جیسا کہ جفری الیگزینڈر کے کام میں عکاسی ہوتی ہے۔ اس کے مطابق شہری معاشرے کی تصور سازی سلیت کی ایک اقلیم کے طور پر ہونی چاہیے، ایک ایسے ہم پن کے طور پر، جوبیک وقت فرد کے نقدس اور ان افراد کی جماعت کے بارے میں ذمہ داریوں کی تصدیق کرے۔

سلیت کے دائرے کو، اصول اور عمل کے لحاظ سے، نہ صرف مارکیٹوں اور ریاستوں سے علیحدہ کیا جاسکتا ہے، بلکہ دوسرے غیرشہری دائروں سے بھی جبیبا کہ ندہب، خاندان اور سائنس۔ (اللیکزینڈر1997، صفحہ 115)

شہری معاشرے کی گیلز کی تعریف، غالباس کے اہم پہلووں کو متحد کرتی ہے، یعنی سیاسی جری مرکزیت کو جوابدہی اور اُن سیاسی اور معاشی طبقہ خواص کی باری کی ترتیب کو، جو سیاسی سامان اور معاشی کشیریت پر مامور ہونے کیلئے بہت کم معاوضہ وصول کرتے ہیں۔ معاشرے کے مرکزی ادار نے نبٹا آزاد اور کام کے لحاظ سے مختلف ہوتے ہیں۔ ایسا معاشرہ، با دشاہوں اور پادر یوں کی طرف سے لاگو کئے گئے جبر اور تو ہم پرسی پڑہیں بلکہ عقل اور فطرت کی حکم انی پرشنی ہوتا ہے۔ روایتی معاشرے کی سیاجی نظم مضبوطی سے قائم کئے گئے یقین اور عقیدے جبر پرشنی ہوتا تھا، شہری معاشرے میں ایک آزاد نظم صحیح اور پڑتے یقین پرنہیں، بلکہ عقیدے کو نہیں بلکہ اس کی غیر موجودگی کو فرض کرتی ہے یا کم از کم کسی ایسے عقیدے کو فرض نہیں کرتی جو عالمگیر طور پر اختیار کیا گیا یا اشتر اک کیا گیا ہو۔ اگر کوئی ایک غالب یقین ہوتا ہے۔ انسانی کرتی جو عالمگیر طور پر اختیار کیا گیا یا اشتر اک کیا گیا ہو۔ اگر کوئی ایک غالب یقین ہوتا ہے۔ انسانی ہرچیز اخلاقی نظام کیلئے خطرہ بے بغیر تبدیل ہو گئی ہوئی ہوتی ہوتا جادر اسے تبدیل ہوتا چاہے۔ انسانی تعلقات معاہداتی ، عقلی ، مفید اور کی بدایت یا فکلی 'پرشنی ہوتی ہے۔ گیلواس قسم کی شخصیت ڈیوڈر آسمین کے الفاظ میں اندرونی ہدایت یا فکلی 'پرشنی ہوتی ہے۔ گیلواس قسم کی شخصیت ڈیوڈر آسمین کے الفاظ میں اندرونی ہدایت یا فکلی 'پرشنی ہوتی ہے۔ گیلواس قسم کی شخصیت ڈیوڈر آسمین کے الفاظ میں کو مقیاسی انسان کہتا ہے۔

گیلز (1994) آگے جاکر، شہری معاشرے کے دوحریفوں، مارکسزم اور اسلام کا جائزہ لیتا ہے۔ مارکسزم کے نزدیک اداروں کی کشرتیت کا تصور ..... ریاست کی مخالفت اور اُسے متوازن کرنے والے اور جوابی طور پر ریاست ہی کی طرف سے کنٹرول کئے جانے والے ..... پوشیدہ اور مجر مانہ غلبے کیلئے ایک دکھاوا ہے۔ مارکسزم کی اصلی روایت نے، سیاسی، نظریاتی اور معاشی قوت سے قریب قریب مکمل امتزاج کا ایک معاشرہ پیدا کیا ہے، اور فیصلہ سازی کی ایک غیر مہم اجارہ داری کے ساتھ ایک واحد مرکز سلسلہ مراتب پیدا کیا ہے۔ الی مرکزیت کی خدمت کرنے والی جدید ٹیکنالوجی نے معاشی کارکردگی کی کوئی مددنہ کی، بلکہ اسے صرف آ مریت اور مطلق العنانیت کی مالکل ایک نے شکل عطاکر دی۔

بجائے ایک ایبانیا ساجی انسان تخلیق کرنے کے جو' ہرایک سے اُس کی صلاحیت کے مطابق اور ہرایک کو'اس کی ضرورت کے مطابق' کے نصب العین کے ساتھ وفاداری کا عہد رکھتا اور اشیا کی عقیدت مندی، مقابلے، اور لا کچ سے آزاد ہوتا ، اس نے ایبا تنہا، اخلاق سے بے نیاز، مردم بیزار اور انفرادیت پیند ساجی انسان پیدا کیا جو گمراہ کن گفتگو اور نظام کے اندر فی ہونے کی مہارت رکھتا تھا، لیکن موثر مہم جوئی کے نا قابل تھا۔ (گیلز (1994) نظام اور انسان دونوں جواس نظام نے پیدا کئے اس کی موت اور انتشار پر منتج ہوئے 1980 کی دہائی تک مارکسی دونوں جواس نظام نے پیدا کئے اس کی موت اور انتشار پر منتج ہوئے 1980 کی دہائی تک مارکسی دنیا کا آیک بڑا حصد اس کے اپنے مرکزی عقیدے میں یقین کھو چُکا تھا اور شہری معاشرے کیلئے شدید خواہش کرنے لگا تھا۔

گیلز کے مطابق شہری معاشرے کا دوسراحریفِ ،مسلم دُنیا، مقابلہ ، اپ عقیدے کی جیرت انگیز کیک، سے متصف اور محض کمزور ہے، زیادہ سے زیادہ بید کہا جا سکتا ہے کہ وہ شہری معاشرے کیلئے جدوجہد کررہی ہے۔اس کے ہاں شہری معاشرے کے عدم وجود کو بڑے پیانے پر اہانت آمیز نہیں محسوں کیا جا تا اور بینسبٹا کم مقامی ولچیسی کو اُبھارتا ہے۔اس کے برعکس بے رحمانہ طور پر حاشیہ بردارانہ اور جتنے والے سب کچھ لے جا کیں ،فتم کی سیاست کو بڑے پیانے پر تج مانا جا تا ہے۔اور اشیا کی فطرت میں فطری طور پر ود لیت ہونے کے طور پر قبول کیا جا تا ہے۔ ' (گیلز 1994،صفحہ 14)

وہ استدلال کرتا چلاجا تا ہے کہ وسیع پیانے پر مانا جانے والا بیمرانیاتی مقد مہ، کھنعتی یا صنعتی بنتے ہوئے معاشروں میں مذہب انسانوں اور معاشرے پراپی پہلے والی بہت ی گرفت کھو دیتا ہے، بہت سی غیر اسلامی دُنیا میں ضحے ہے، اگر چیسیکولرسازی کی حداور نوعیت بہت حد تک متنوع ہوتی ہے، اور گا ہے بگاہے واضح مخالف لہریں بھی ہوتی ہیں۔ لیکن اسلامی دُنیا میں آباد یوں پر اسلام کی گرفت پچھلے ایک سوسال میں کسی طرح بھی کم نہیں ہوئی۔ مزید برآں، بیگرفت معاشرے کے خاص طبقوں، ثقافی طبقیہ خواص اور عوام تک وسیع ہے۔ اسے روایت پہنداور ساجی انقلابیت سے عہدِ وفار کھنے والی دونوں فتم کی حکومتوں میں دیکھا جاتا ہے۔

یہ چیز ناگز برطور پراسلام کی دوروایات کی موجودگی کی وجہ سے ممکن ہوئی ہے، جو کسی طرح صرف اسلام تک محدود نہیں ہیں، برتر اسلام اور عوامی اسلام ٔ علما اور شہری تجارتی تعلقات کا

برتراسلام صحائمی ، مائل به حکمرانی ، کٹو ، گفظی ، سنجیدہ ، ہمہ مساواتی ، اور خلاف کیف وسرور ہے۔
زیادہ بڑا اور بڑی حد تک دیہاتی عوامی اسلام صوفیانہ ، سرور آمیز ، لا پروا ، ہے جہال اعلی اسلام و منشور سے مماثل ہے ، جو عالم اند مزاج رکھنے والے لوگوں کوموافق آتا ہے ، و ہیں عوامی اسلام عوام کسلئے ایک افیون کا کام دیتا ہے۔
کسلئے اپنے قابلِ رحم حالات سے فرار کیلئے ایک افیون کا کام دیتا ہے۔

ید دونوں روایات ایک دوسرے میں باہمی طور پر نفوذ پذیر ہیں اور زیادہ تر وقت ایک دوستانہ ہم زیستی میں قائم رہتی ہیں۔لیکن ان کے درمیان ایک پوشیدہ تناوبھی ہے، جو وقاً فو قاً ایک کٹو، بنیاد پرستانہ، احیائی تحریک کشکل میں سطح پر اُبھر تار ہتا ہے، جس کا مقصد عوام الناس کو برتر اسلام کی تصویر میں ڈھالنا ہوتا ہے۔جدیدیت اور عالمگیریت کے اثر کے تحت اس تناؤکی شدت میں اضافہ ہوگیا ہے۔ گیلز کے نزدیک اسلامی تاریخ کے تعریفی خدوخال میں سے ایک شدت میں اضافہ ہوگیا ہے۔ گیلز پر تینان کشکش رہا ہے، جو ہمیشہ وفاداری کو بڑے پیانے پرولیوں اسلام کی دونوں روایات کے درمیان کشکش رہا ہے، جو ہمیشہ وفاداری کو بڑے پیانے پرولیوں کے مقیدے سے دور ہٹا کر صحافی بنیاد پرستانہ اسلام کی متغیر کی طرف منتقل کرنے کو محیط ہوتی ہے۔اسلام کی پیچلے ایک سوسال کی ثقافی تاریخ کا بہی خلاصہ رہا ہے۔ وہ چیز جوایک اقلیت کی کامیابی یا اُس کا ایک رعایت کی جواص عمل کرتا کامیابی یا اُس کا ایک رعایت کی بطور گل خصوصیت بن گیا ہے۔

پی مسلم دُنیا ایک اُمتہ کے قیام کی طرف ایک مضوط اُر بھان ظاہر کرتی ہے، یعنی مشتر کہ عقید اوراس کے توانین کے نفاذ پر جنی ایک اجتماعی قومیت کے قیام کی طرف ، جیسا کہ اس سے پہلے باب 8 میں بیان کیا جا چکا ہے۔ پس مسلم دُنیا ایک قابلِ عمل ساجی شکل ، ایک مطلق اخلاقی قومیت ، رکھتی ہے، جو اس جدید یا نیم جدید تناظر میں قابلِ برداشت حدتک کام کرتے ہوئے محسوس ہوتی ہے۔ ان معاشروں کی استواری اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ وہ بھی ایک اختیاری شکل ہیں، اور ایک ایک شکل جو موجودہ سیاسی حالت کا ایک اہم متغیر بنتی ہے۔ مسلم معاشرے ایک ایک ایک شام کی مثال پیش کرتے ہیں، جس میں سیاسی توڑ کرنے والے اداروں یا نظیموں کو پیش کرنے کی صلاحیت میں کمی محسوس ہوتی ہے، اور جو بغیر انفرادیت کے مزور ہوجا تا ہے اورفکری کڑتیت کے بغیر موثر طور پر کام کرتا ہے۔ ( گیلن 1994ء صفح تمبر 29 )
اسلام اور شہر کی معاشرہ:

گیلز کا،اسلامی دُنیا میں شہری معاشرے کے امکانات کا قدر نے قوطیت پہندانہ جائزہ،
ہنیادی طور پراُس کی اُمہ کی بطور ایک ایسے مربوط، نظریاتی معاشرے کے طور پر تصوّ رسازی پر بٹنی
ہے، جس کی نظریاتی یا اواراتی کثر تیت کیلئے کوئی جگہ نہیں ہے۔ در حقیقت آ دمی اُس کے تجر بے
سے یہ نتیجہ اخذ کرسکتا ہے کہ اُمہ کی مضبوطی صرف اسلامی فرقہ واریت کو پروان چڑھائے گی بجائے
شہری معاشرے کے ۔ یہ نتیجہ اجتماعِ ضِدین طور پر سموئیل، جھکٹن کے تجزیے کے ساتھ ہم آ ہنگی
رکھتا ہے، کہ اسلامی دُنیا ایسی اقد ار میں شراکت نہیں رکھتی جوشہری معاشرے، جمہوریت، معاشی
آزادی پہندی، اور انسانی حقوق کی ترقی کیلئے معاون ہوں۔ (ہنٹکٹن 1993)

دوسر ہے ہم عصر مغربی دانشور بھی یہی نظریہ رکھتے ہیں کہ اسلامی وُنیا کی خصوصیت غیر مفروق سابی قشکیلات ہیں، جو مذہب اور سیاست کی علیحدگی کی گنجائش نہیں رکھتیں اور نتیج کے طور پر مسلم معاشروں کا بہت حد تک رُبحان آ مرانہ اور غیر جمہوری ہونے کی طرف ہے۔ وہ اسلام کو جبلی طور پر جمہوریت مخالف کے طور پر دیکھتے ہیں۔ (لبوس 1993: پائیس 2002)۔ لیکن ان نظریات کو عالمگیر طور پر نہیں مانا جاتا، اور در حقیقت ان پر روز افزوں مغربی اور اسلامی علما کی طرف سے گر ماگرم بحثیں ہورہی ہیں۔ حالیہ سالوں میں اس موضوع پر مطالعات کی ایک بردھتی ہوئی تعداد سامنے آتی ہے۔ بشمول اس موضوع پر مقالہ جات پر ششمیل دوجلدوں پر ششمیل کی ابوں کے مجموعہ جات کے جن کی ادارت آگسٹس نورش (1994)، سعد الدین ابراہیم (1996)، مسعود کمالی

گیلز کے اوپر بیان کئے گئے اسلامی ساجی تشکیل کی نوعیت کے بارے میں نتیجے کے ساتھ ایک مسئلہ بیہ ہے کہ وہ اسلامی اُمّۃ کی نوعیت کے بارے میں کوئی تجربی بہادت پیش نہیں کرتا ہے۔ ان دعادی واقعی ایسے ہی غیر مفروق ہے جیسے کہ وہ اپنے نظریاتی تجربے کی بنیاد پر دعوی کرتا ہے۔ ان دعادی کے بارے میں کیا خیال ہے کہ مسلم معاشروں کے سیاسی کلچر جمہوریت اور شہری معاشرے کے ساتھ غیر مطابق ہیں؟ بیا کیہ سبت اہم حوالے سے دلچسپ سوالات ہیں۔ یہ نامحقق سوالات ہیں کیونکہ یہ مسلم معاشروں کے بارے میں نامحقق مفروضات پر ہنی ہیں اور تجربی شہادت پر بنی نہیں ہیں۔ خوش قسمی سے اب ہمارے پاس ایک تجربی شہادت موجود ہے جوان مسائل پر اثر ڈالتی ہے۔ ہیں۔ خوش قسمی سے اب ہمارے بارے میں شہادت 2002 میں شائع شدہ ایک مقالے میں، بیپ اور س اور دونلڈ اِنگل ہارٹ ورلڈ ویلیوز سرویز سے حاصل شدہ شہادت کو استعال کرتے ہوئے نورس اور دونلڈ اِنگل ہارٹ ورلڈ ویلیوز سرویز سے حاصل شدہ شہادت کو استعال کرتے ہوئے

اس سوال کا جائزہ لیتے ہیں۔ وہ جمہوری سیاسی اقدار کے بارے میں (جمہوری کارکردگی، جمہوری فصب العینوں، اور ندہبی رہنماؤں، مضبوط رہنماؤں کی ناپندیدگی) اور ساجی اقدار (صنفی مساوات، ہم جنس پرتی، اسقاطِ حمل اور طلاق) کے بارے میں، مغربی عیسائیت (آسٹریلیا، برطانیے، کینیڈا، ڈنمارک، فِن لینڈ، آسُ لینڈ، نیدرلینڈز، نیوزی لینڈ، ثالی آئرلینڈ، ناروے، سوکڈن، یونا کینٹرسیٹس، اور مغربی جرمنی) اور اسلامی ممالک (البانیے، آزربائیجان، بنگلہ دیش، مصر، ایران، اُردن، مراکش، پاکستان اور ترکی) سے حاصل کردہ شہادت پیش کرتے ہیں۔ جدول امیں خلاصہ شدہ اُن کے نتائی، جمہوری کارکردگی، اور جمہوری نصب العینوں کی جدول امیں خلاصہ شدہ اُن کے نتائی، جمہوری کارکردگی، اور جمہوری نصب العینوں کی ایسندیدگی اور مضبوط لیڈروں کی ناپندیدگی میں ایک قابلِ ذکر مشابہت ظاہر کرتے ہیں، سیاسی اقدار میں مغربی اور اسلامی ممالک میں ناپندیدگی کی شرح 39 فیصد تھی جبکہ مغربی ممالک میں ناپندیدگی کی شرح 39 فیصد تھی جبکہ مغربی ممالک میں ناپندیدگی کی شرح 39 فیصد تھی جبکہ مغربی ممالک میں 10 فیصد تھی۔ شہادت یہ ظاہر کرتی ہے کہ مغربی اور اسلامی ممالک میں جمہوری اور ساجی اقدار (سیاسی اور ساجی اقدار کے پیانے پر اوسط جدول 10.10 میں 10.10 میں جمہوری اور ساجی اقدار (سیاسی اور ساجی اقدار کے پیانے پر اوسط جدول 10.10 میں میں کرتی ہے کہ مغربی اور اسلامی ممالک میں جمہوری اور ساجی اقدار (سیاسی اور ساجی اقدار کے پیانے پر اوسط جدول 10.10 میں میں کرتی ہے کہ مغربی اور اسلامی ممالک میں جمہوری اور ساجی اقدار (سیاسی اور ساجی اقدار کے پیانے پر اوسط

مسلم ذبهن

| 50 | 61   | 31  | 31                | 40           | 49         | 56         | 51       |          | 47    | 35   | 60            | طاقى چندىكى                            |                           |                                                                                                |
|----|------|-----|-------------------|--------------|------------|------------|----------|----------|-------|------|---------------|----------------------------------------|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 38 | 46   | 25  | 22                | 33           | 23         | 48         | 46       |          | 36    | 25   | 48            | القاطي كالمجندية                       | آ زادی پیندانه کالی تعداد | يراومط سكور)                                                                                   |
| 33 | 40   | 17  | 21                | 17           | 31         | 36         | 22       |          | 28    | 12   | 53            | 52.00                                  | آزادی پیندا               | جدول 10.1 مسلم مما لک میں جمہوری اور تعالی تعداد (سیاسی اور تعالی اقدار کے پیچائے پراوسط سکور) |
| 67 | 63   | 61  | 64                | 62           | 75         | 67         | 64       |          | 67    | 55   | 82            | خى سادائت كى<br>پنديدكى                |                           | ی اور ساجی اق                                                                                  |
| 57 | 58   | 53  | 52                | 52           | 55         | 56         | 55       |          | 55    | 61   | 61            | مغبوطريخهاؤل کل<br>۴ ټاپنديدگل         |                           | هاجی تعداد (سیا                                                                                |
| 53 | 66   | N/A | 40                | 64           | 51         | 62         | 54       |          | 53    | 39   | 62            | ئايىرىنىڭ ئايىنىدىكىڭ<br>ئايىنىدىيىگى3 |                           | عجوري اوريم                                                                                    |
| 83 | 81   | 84  | 83                | 80           | 81         | 81         | . 78     |          | 80    | 87   | 86            | جهودی نصب العینوں<br>کی پیند میدگی 2   | جميورى سياى اقدار         | سلم مما لک پیر                                                                                 |
| 65 | 70   | 60  | 65                | 68           | 62         | 63         | 61       |          | 63    | 68   | 68            | قروری کارکردی کی<br>چندیش              |                           | مِدول 10.1                                                                                     |
| 27 | جاين | Ĭ.  | كارائ مغيرافريقيه | ميني راخوسين | الای امریک | مغرنی یورپ | ربعت پزر | 2 July 2 | C/m/B | اسای | مغرفي عيدائيت | Con the                                |                           |                                                                                                |

- 1۔ جمہوری کارکردگی
- جہورتیں غیر فیصلہ گن ہیں اور اُن کے ہاں بہت جھکڑے ہیں۔
  - جمہورتیں نظم وضبط قائم رکھنے میں زیادہ اچھی نہیں ہیں۔
    - 2- جمهوري نصب العين
- ، جمہوریت میں اس کے اپنے مسائل ہو سکتے ہیں لیکن میکسی دوسرے نظام حکومت سے بہتر ہے۔
  - ٥ ميں ايك جمہوري سياسي نظام كو پيند كرتا ہوں۔
    - 3- مزمبی رہنما
  - o وه سیاست دان جوځد اپریقین نہیں رکھتے کسی عوامی عُبد سے کیلئے ناموزوں ہیں۔
- o [اس ملک] کیلئے بہتر ہوتا کہ مضبوط ندہبی عقیدے والے زیادہ لوگ عوامی عہدے سنجالتے۔
  - 4۔ مضبوط رہنما
  - ه میں پیند کرتا ہوں کہ ماہرین فیصلے کریں نا کہ حکومت
- میں ایک ایسے مضبوط رہنما کو پیند کرتا ہوں جسے پارلیمنٹ اور الیکٹن کی پیروی نہ کرنی پڑے۔
  - نوت: مختلف مرہی گروپوں میں شامل کئے گئے ممالک کی فہرست کیلئے ویکھیے ضمیم الف۔
    - ذريعه: نوريس اور إنگل مار ش(2003)

بیشہادت بیظاہر کرتی ہے کہ جہاں تک منتگٹن کے مقدے کا تعلق ہے ثقافت لازماً ایمیت رکھتی ہے، اور یقیناً بہت زیادہ اہمیت رکھتی ہے۔ لیکن منتگٹن اور لیوس اور پائیس جیسے دوسرے مبصرین بیفرض کرنے میں واضح طور پر غلطی پر ہیں کہ مغرب اور اسلامی دُنیا کے درمیان بنیادی تصادم جمہوریت سے تعلق رکھتا ہے۔ سیاسی اقدار میں مشابہت کو مدِنظر رکھتے ہوئے آدمی بنیادی تصادم جمہوریت سے تعلق رکھتا ہے۔ سیاسی اقدار میں مشابہت کو مدِنظر رکھتے ہوئے آدمی اسلامی دُنیا میں معاشرے کے نائب کے طور پر دیکھا جائے تو پھر ہمیں اسلامی دُنیا میں شہری معاشرے کی اقدار کی عدم موجودگی کے بارے میں اپنی آراپرنظر ثانی کرنے کی ضرورت ہے۔

گیلز کے اس مفروضے کے بارے میں کیا کہا جائے گا کہمسلم وُنیا ایک اُمّہ لیخی ایک

مشتر کہ مذہب اور اس کے قوانین کے نفاذ پر بنی عالمگیر معاشرہ کے قیام کی طرف بہت مضبوط رُبحان کا اظہار کرتی ہے؟ کتاب کنڈیشنز آف لبرٹی (آزادی کی شرائط) میں، جواس مقدے کا تفصیل سے کھوج لگاتی ہے، تجزیہ نظریاتی تحقیق میں تو بھر پور ہے لیکن تجربی شہادت پیش کرنے میں کمزور ہے۔ اب مسلم مذہبیت پرتی کے میرے حالیہ کثیر الملکی مطالع سے اخذ کردہ تجربی شہادت کو استعال کرتے ہوئے گیاز کے مفروضے کو آزمانا ممکن ہے۔

اس مطالع میں اُمدی حسیت، بنیادی اسلامی عقائدادر اعمال کے متعدد اشارہ نما استعال کرتے ہوئے، معلوم کی گئی۔ یہ مطالعہ سات مسلمان مما لک میں کیا گیا یعنی انڈونیشیا، پاکتان، ملاکشیا، قزاقستان، مصر، ترکی اور ایران میں۔ اُمدی حسیت کو معلوم کرنے کیلئے جن عقائد واعمال کو استعال کیا گیا، وہ جدول 2 میں پیش کئے گئے ہیں۔ یہ شہادت بیظا ہر کرتی ہے کہ اُن جواب دہندگان کے ہاں جن کا جائزہ اس مطالع میں لیا گیا بلائحبہ اُمدی حسیت کی موجودگی کی مضبوط شہادت موجود ہے۔ گئن حسیت کی طرح بھی کیسال طور پر تقسیم شدہ نہیں ہے۔ قزاق مسلمانوں شہادت موجود ہے۔ لیکن حسیت ہے، اور ایرانی اور ترکی مسلمان اگر چداس حسیت کے بعض کی ہاں واضح طور پر محمد کی موبول نے اُمد حسیت کی دوسری جبتوں میں واضح طور پر مختلف تربیخ کا ظہار کیا ( دیکھے باب8)

جدول 10.2 مسلم مما لک میں مذہبی حسیّت کا ایک خاکہ

| ملائشيا | ترکی | اران | قزاقستان | مفر | پاکستان | انڈونیشیا |                                            |
|---------|------|------|----------|-----|---------|-----------|--------------------------------------------|
| 95      | 86   | 97   | 31       | 97  | 97      | 97        | الله کی موجودگی کے بارے میں کوئی شک نہیں   |
| 94      | 70   | 76   | 29       | 94  | 98      | 84        | قرآنی معجزات پر پخته یقین                  |
| 99      | 83   | 85   | 19       | 99  | 93      | 99        | رمضان میں روز سے رکھے                      |
| 92      | 71   | 88   | 13       | 91  | 95      | 93        | حيات بعدالممات پريقين                      |
| 71      | 46   | 40   | 19       | 89  | 74      | 89        | یہ یقین کہ جولوگ خدا کے وجود کا اٹکار کرتے |
|         |      |      |          |     |         |           | ہیں وہ خطرناک ہیں                          |

ذربعہ: داسروے ڈیٹا

کیا وہ سب اسلامی شریعت قانون کا نفاذ جاہتے ہیں؟ اس سوال کے جواب میں کہ

''مسلمان معاشر کوقر آن اور شرعی قانون پرمنی ہونا چاہیے''اس بیان سے اتفاق کرنے والے جواب دہندگان کا فیصد درج ذیل تھا: انڈونیشیا89، ملائشیا(91)، پاکستان(93)، قزاقستان(51)، مصر (93): ایران (72): اور ترکی (29)۔ تجربی شہادت پھریہ ظاہر کرتی ہے کہ اگر چہ انڈونیشیا، مصر (93): ایران (72): اور ترکی (29)۔ تجربی شہادت پھریہ ظاہر کرتی ہے کہ اگر چہ انڈونیشیا، پاکستان اور مصر کے جواب دہندگان کے درمیان مثابہتیں ہیں، لیکن اُن کے درمیان اور قزاقستان، ایران اور ترکی کے جواب دہندگان کے درمیان واضح اختلافات ہیں۔

گیلز کی بیددلیل کے مسلم وُنیا، ایک اُمتہ لیخی اہلِ ایمان کی عالمگیر تو میت جومشترک مذہب اوراس کے قوانین کے نفاذ پر ہنی ہو، نے قیام کے بارے میں ایک مضبوط رُبھان کا اظہار کرتی ہے۔ میشادت بی ظاہر کرتی ہے کہ اسلامی وُنیا ایک متحدہ مکڑے کی شکل میں ایک وُنیا نہیں ہے، جو ہرجگہ مافیہ اور نقطر نظر کے لحاظ سے یکساں ہو۔اس کے میکس مسلم ممالک کے آریا رقابلِ لحاظ اختلافات ہیں، جو اُتیٰ ہی توجہ کا تقاضا کرتے ہیں جتنی کہ وہ مشابہتیں جواس کے درمیان موجود ہیں۔

کیااسلامی نظریہ، شہری معاشرے کی اقدار اور اس کے ادارہ جات کے ظہور، وجود اور جواز کی حمایت کے نظرور، وجود اور جواز کی حمایت کرتا ہے؟ شہری معاشرے کے وجود کی اہم شرائط میں سے ایک بیہ ہے کہ نسبتاً آزاد عوامی دائرہ ایسا ہونا چاہیے جونسبتاً ریاست سے آزاد ہواور جس کے جواز کو معیاراتی طور پر تحفظ حاصل ہو، مسلم معاشرے میں اسلامی علما کی حیثیت اور مختلف قتم کے بہت سے مسائل پرعوامی رائے کومتا اثر کرنے کیلئے منبرتک اُن کی رسائی کو ہمہ گیر طور پر تسلیم کیا جاتا ہے۔

جیسا کہ کمالی (2001) نے استدلال کیا ہے، سیاسی خیالات کی نشرواشاعت اور اُنہیں جائز بنانے، دوسرے خیالات کو غلط ثابت کرنے اور جمایت کو متحرک کرنے میں منہر کی اہمیت ماضی میں اسلام کے آغاز کی طرف جاتی ہے۔ ایران اس کی ایک اچھی مثال پیش کرتا ہے۔ میں اسلام کا آئینی انقلاب اور 1979 کا اسلامی انقلاب، لوگوں کو متاثر اور متحرک کرنے میں منبر کی اہمیت کو ظاہر کرتے ہیں نہ صرف علمانے بلکہ بہت سی مثالوں میں خود ریاست نے بھی رائے عامہ کو حزب اختلاف کے خلاف متاثر کرنے کیلئے منبر کو استعال کیا ہے۔ اس ادارے کے جواز کی بنیادیں، اسلامی شرکی قانون پر علما کی اجارہ داری نا کہ ریاست کے منظور شدہ قانون میں مضمر ہیں۔ حالیہ تاریخ میں سیاس رہنماؤں کے مقد راور اُن کی بقا، پاکستان ، انڈونیشیا، فلسطین ، مشمر ہیں۔ حالیہ تاریخ میں سیاس رہنماؤں کے مقد راور اُن کی بقا، پاکستان ، انڈونیشیا، فلسطین ، ملائشیا ، لبنان ، الجیریا ، میں علما کی سرگرمیوں سے شدید طور پر متاثر ہوئی ہیں اور اب امر کی۔ ملائشیا ، لبنان ، الجیریا ، میں علما کی سرگرمیوں سے شدید طور پر متاثر ہوئی ہیں اور اب امر کی۔

برطانوی مقبوضہ عراق میں ہونے والی پیشر نتوں سے واضح ہے۔ (0 0 0 - 1 1 - 9 اور 7 مطانیہ 1 متحدہ اور برطانیہ 2005-9-7 کے بعد کی دُنیا میں، متعدد مغربی مما لک بشمول، آسٹر یلیا، ریاستہائے متحدہ اور برطانیہ کے، اس مسئلے پراس قدر فکر مند ہیں کہوہ انقلابی اسلامی ائمہ مساجد، اور علما کو ملک بدر کرنے کیلئے قانون سازی متعارف کروانے کی منصوبہ بندی کررہے ہیں )۔

علماء ریاستی پالیسی کو، ریاستی اداروں تک اپنی براہِ راست رسائی کے ذریعے اور اُن بازاریوں (متوسط طبقہ) کے ساتھ روایتی اتحاد اور جمایت کے ذریعے بھی متاثر کر سکتے ہیں، جس نے ریاست سے اُن کی آزادی کوسہارا دیا ہے۔ایک دوسرا ذریعہ جس سے علامسلم معاشرے میں رائے عامہ کومتاثر کر سکتے ہیں، اجتہاد ہے۔ یعنی اسلامی متون اور احکامات کی تجدیداور تعبیر نو۔ دوسرے ایسے ادارے جو اسلامی نظریے میں جڑیں رکھتے ہیں اور جوشہری معاشر کے کومتاثر کر سکتے اور مضبوط بنا سکتے ہیں، وہ وقف، مدر سے اپینٹران (مذہبی سکول) اور مجد ہیں۔

سیاسی پیشرفتوں اور شہری معاشرے کاعمل افغانستان میں پچھلے بیس سال میں، اسلامی اداروں سے بہت مضبوط طریقے سے متاثر ہوا ہے۔ طالبان ان اداروں کی پیداوار سے۔ آدمی یہ استدلال کرسکتا ہے کہ اسلامی اُمّہ کے ساجی استحکام کوعلا اور بازار (مارکیٹ) کے اداروں کی طرف سے سہارا دیا جا تا ہے۔ اس طرح ہم یہ استدلال کرسکتے ہیں کہ اسلامی نظر ہے میں ایسے عناصر ہیں، جو مسلم معاشروں میں ایک آزاد مضبوط شہری معاشرے کے وجود کو سہارا دیا ہے۔ در حقیقت مسلم ساجی تشکیلات کی ایک خصوصیت، مضبوط معاشرہ ہیں اور جنہوں نے سہارا دیا ہے۔ در حقیقت مسلم ساجی تشکیلات کی ایک خصوصیت، مضبوط معاشرہ اور کم ور ریاست، ربی ہے۔ اسلامی ممالک کے بہت سے مصروں نے یہ استدلال کیا ہے کہ ان میں ریاست اتنی زیادہ طاقتور ہے کہ وہ شہری معاشرے اور جمہوری نظام کو قائم رہنے اور پھلنے کی ضرورت ہے۔ میں ریاست اتنی زیادہ طاقتور ہے کہ وہ شہری معاشرے اور جمہوری نظام کو قائم رہنے اور پھلنے کی اجازت نہیں دیتی۔ اس دلیل کا بار کی سے تقیدی جائزہ لینے کی ضرورت ہے۔ یہ بیات بعض صورتوں میں شیح ہوسکتی ہے، لیکن شہری معاشرے، جمہوری نظام ریاسی تقیدی کے درمیان تعلق حدلیاتی میں ایک مضبوط شہری معاشرے، جمہوری نظام ریاسی تقیدی کے ساتھ درمیان تعلق حدلیاتی سے ایک مضبوط شہری معاشرہ واور ایک جمہوری نظام ریاسی تقیدی کے ساتھ درمیان تعلق حدلیاتی میں ایک مصنوط شہری معاشرہ واور ایک جمہوری نظام ریاسی تقیدی کے ساتھ درمیان تعلق حدلیاتی میں ایک مصنوط شہری معاشرے واور ایک جمہوری نظام ریاسی تقیدی کے ساتھ درمیان تعلق حدلیاتی میں ایک مصنوط شہری معاشرہ واور ایک جمہوری نظام ریاسی تقیدی کے ساتھ درمیان تعلق حدلیاتی مصنوط میں مصنوط معاشر معاشرے درمیان تعلق کے ساتھ کے ساتھ درمیان تعلق کے ساتھ درمیان تعلق کے ساتھ کی ساتھ کے ساتھ ک

سیبات مس صوروں یک ہو گہے، ین ہم کی معاشرے بہوریت اور ریاست سے درمیان تعلق جدلیاتی ہے۔ ایک مضبوط شہری معاشرہ اور ایک جمہوری نظام ریاسی قوت کے ساتھ بنائے جاسکتے ہیں لیکن بیاس کے بغیر نہیں بنائے جاسکتے عموماً مسئلہ بیہ ہوتا ہے کہ جب ریاست شہری معاشرے اور جمہوری نظام کو پروان چڑھانے کیلئے سیاسی اصلاحات متعارف کرواتی ہے، تو ان اصلاحات کاعمل ایسے نتائج بیدا کرسکتا ہے، جوریاسی قوت کے حریف ہوتے ہیں، اور لہذا انہیں، ریاست کی طرف سے آمرانہ حکومت دوبارہ قائم کرنے کیلئے استعال کیاجا تا ہے۔

یمی کچھ ہے جوالجیریا میں 1990 کی دہائی میں واقع ہوا۔ حکام کی طرف سے الیکشن کو کا لعدم قرار دینے کو، اسلامی بنیاد پرستانہ اور آمرانہ سیاسی نظام کے اُجرنے سے رو کئے کیلئے جائز قرار دیا گیا۔ ستم ظریفی ہے ہے کہ ایران میں ایک اسلامی ریاست کا قیام، ایرانی معاشر نے کی زیادہ 'جمہوریت سازی' پر منتج ہوا ہے، جبکہ الجیریا میں اسلامی ریاست کے تدارک نے ایک زیادہ جابرانہ اور آمرانہ سیاسی نظام کی راہ دکھائی ہے۔

تاہم ایک اور مفہوم ایسا ہے جو مزید تجزیے کا متقاضی ہے۔ اس کا تعلق او پر اُٹھائے گئے سے ہے کہ مسلم معاشروں میں منبر اور علما، شہری معاشر ہے کیلئے جگہ بنانے کیلئے اہم ادار ہے رہے ہیں۔ عوامی رائے کو متاثر کرنے کیلئے ان اداروں کے جواز پر اسلامی نظریے کی طرف سے صاد کیا گیا ہے۔ میرے مسلم مذہب پرستی کے کثیر الملکی حالیہ مطالع کی شہادت 'روایت' اسلامی عقائد کی غیر معمولی توت کو ظاہر کرتی ہے (حسن 2002)۔ اگر ہم خیال کی درجہ بندی 'موچنے کے قابل' خیال اور نہ سوچا گیا' کی اقسام میں کریں تو پھر اسلامی عقائد کی روایت لیندی ممکنہ طور پر 'سوچنے کے قابل' اور نہ سوچنے کے قابل خیال کو آگے بڑھانے کیلئے تو معاون ہوگی کین 'نہ سوچا گیا' کیلئے تبدانہ ، اور سوچ کے ہوگی کین 'نہ سوچا گیا' کیلئے تبدیدہ اثر ات ہو سکتے ہیں۔ دوسر کے لفظوں میں۔ اگر چہ بیا دارے شہری معاشر ہی کی ترتی کیلئے جگہ بنانے میں معاون ہو سکتے ہیں، لیکن وہ تخلیقیت اور 'نہ سوچا گیا' کیلئے معاون ایک فری اور ساجی ماحول کی ترتی کونا کام بنانے میں بھی معاون ہوں گے۔

ہم عصر مسلم مما لک میں شہری معاشرے کی حالت اور مقام:
اگر ہم عصر مسلم دُنیا میں شہری معاشرے کی حالت اور مقام کا جائزہ لیتے ہیں تو ہم دیکھتے
ہیں کہ وہ قابل ذکر طریقے سے متنوع ہیں۔ اس تنوع کا ایک شاندار حال نورٹن کی مدوّن شدہ
کتاب سول سوسائٹی اِن دا ٹم ل ایسٹ (1995) کی دوجلدوں کے متعدد ابواب میں پایا جاسکتا
ہے۔ شرقی اوسط میں سیاسی نظام اکثر آمرانہ ہیں اور غیر سرکاری تظیموں کے کام کرنے اور آزادانہ
اور مقابلے کے الیکشن پرشدید پابندیاں لگاتے ہیں، جبکہ یہ چیزیں صحت مندشہری معاشرے کی
روح ورواں ہیں۔ انسانی حقوق کی الیم خلاف ورزیاں بھی ہوتی ہیں جن پر ریاستی حکام بشمول عدلیہ کی طرف سے صادیا کم انہیں نظر انداز ہی کیا جاتا ہے۔ ایسے حالات اب مختلف درجوں
عدلیہ کی طرف سے صادیا کم انہیں نظر انداز ہی کیا جاتا ہے۔ ایسے حالات اب مختلف درجوں

میں بہت سے مسلمان مما لک جیسا کہ انڈونیشیا، ملائشیا، پاکستان، سعودی عرب مصراور نائیجیریا میں جاری وساری ہیں۔

تاہم جیسا کہ نورٹن کی کتب میں مطالعات ظاہر کرتے ہیں، بہت ہے ممالک میں اُمید افزا پیشرفتیں ہیں جو شہری معاشرے کیلئے جگہ بنانے کے دروازے کھول رہی ہیں۔ پچپلی چاردہائیوں میں نظیموں میں ایک متاثر کُن برطوری ہوئی ہے۔ مثال کے طور پر1960اور 1980 کی دہائیوں کے درمیان این جی اوکی تعداد میں ہزار سے بڑھ کرستر ہزار ہوگی جن میں سے تقریباً نصف پنینے کے قابل ہیں اور موثر طور پر کام کررہی ہیں۔ (ابراہیم 1995)۔ ایک طاقتور اشارہ نماسیاسی جاعتوں کی افزائش ہے بشمول 46الحیریا میں، 43 کین میں، 23 اُردن میں، 19 مرباش میں، 13 مصرمیں، 11 تیونس میں اور 6 موریطانیہ میں کے۔

ڈاکٹروں، وکلا، سائنسدانوں، کاروباری لوگوں کی پیشہ ورانہ تظییں بھی سیای جگہ بنانے کیلئے اپنا کردار اداکررہی ہیں۔ لبنان میں ٹریڈیونینز اور پیشہ ورانہ یونینز کے اتحاد نے 1990-1975 کی خانہ جنگی کے دوران ملیشیا کی تخریبی قوّت کی مزاحمت کی اور لبنان کی اقلیتی فرقوں کے رہائثی علاقوں میں تقسیم کونا کام بنانے میں بہت معاون ثابت ہوئیں۔ کویت میں نبتا آزاد پریس ہے۔ ثقافتی کلب اور پیشہ ورانہ نظیمیں شہری معاشرے کی تح یکوں کا ایک اہم حصہ ہیں۔ دیوانیہ کاروایتی ادارہ، جو کہ مردوں اور حال ہی میں عورتوں کی سابی تعلقات قائم کرنے اور کھیلوں، سابی مرائل پر بحث کرنے کیلئے ایک جمع ہونے کی جگہ ہے، کویت کی جمہوریت کی حامی تحریک کے جم بھوی ہے۔

اُردن میں ریاست نے1992 میں سیاسی جماعتوں کو قانونی قرار دے دیا، آزادانہ لڑے جانے والے الیکشن کروائے۔ پیشہ ورانہ تنظیمیں (نقابت) سیاسی موقفات کا اظہار کرنے میں فعال ہیں۔ ایسی ہی پیشرفتیں تیونس میں بھی واقع ہوئی ہیں۔ شرقِ اوسط کے تقریباً تمام ممالک میں عورتوں اور حقوقِ انسانی کی چھوٹی لیکن فعال تح یکیں ہیں۔ ترکی میں شہری معاشرے کا دائر ہ خاصا ترقی یافتہ اور سیاسی طور پر رچا بسا ہے۔ جیسا کہ جسٹس اینڈ ڈویلپمنٹ پارٹی کے الیکشن نتائج نے حال ہی میں ثابت کیا ہے۔

ایران میں، ریاست کی ذہبی ریاست ہونے کی نوعیت اور حکمران اسلامی جماعت کی قدامت پیندی کے باوجود، الی قابلِ ذکر پیشرفتیں ہوئی ہیں، جنہوں نے پیشہ ورانہ تنظیموں

خواتین نظیموں اور حکمران جماعت کے اندر سے اصلاح پندعناصر کی طرف سے، سیاسی فعالیت پند خاتون پندی کیلئے گئجائش کو وسیع کر دیا ہے، نوبیل پیس پرائز کا انسانی حقوق کی فعالیت پند خاتون شیریں عبادی کو دیا جانا، ایران میں حقوقِ انسانی کی تحریک کی مضبوطی کی علامت ہے۔ جہاں 1980 میں ایران کے ہمسائے ایران کے انقلاب کو درآ مدکرنے سے اُکتائے ہوئے تھے، وہیں آج وہ ایران کے جمہوریت درآ مدکرنے سے اُکتائے ہوئے ہیں۔ غیرشرقِ اوسطی مسلم ممالک میں ایسے ہی سیاسی رُجانات دیکھے جاسکتے ہیں۔

افڈ ونیشیا میں سہارتو کے بعد کے دور میں ، ریفار ماسی ، اور مسیار کات مدنی کیلئے صدائیں ،
سیاسی اصلاحات اور انسانی حقوق کے تحفظ پر عوامی سیاسی بحثوں کیلئے بڑھتے ہوئے مقبولِ عام
نعر ہے بن گئے ہیں۔عبدالرحمٰن واحد اور ڈاکٹر ایم ایس رئیس ، بالتر تیب دُنیا کی سب سے بڑی
مسلم تنظیم نہضتہ العلما کے سابقہ صدر ، اور دُنیا کی دوسری سب سے بڑی مسلم تنظیم محمد بیہ کے سابق
صدر ، افڈ ونیشیا میں سیاسی تکثیریت کو پروان چڑھانے کیلئے طاقتور آوازیں رہی ہیں۔عبدالرحمٰن
واحد کا افڈ ونیشیا کے چوتھے صدر کے طور پر چُناوُشہری معاشر ہے کی آواز وں کیلئے ڈرامائی کا میابی
کی علامت بن گیا ہے۔ اسی طرح افڈ ونیشیا میں دوسری بڑی مسلم تنظیم محمد بی کی ، سکولوں اور
یونیورسٹیوں کے اس کے وسیع جال کے ذریعے سابق ترقی کیلئے عہدِ وفاواری ، شہری اقدار کی ترقی کیلئے ایک اور طاقتور ذریعہ ہے۔

رابرٹ ہیفز اپنی کتاب سولِ اسلام (شہری اسلام) میں یہ استدلال کرتا ہے کہ اسلامی قفافت، جمہوری کلچر اور ایک خود کو محدود کرنے والی ریاست تخلیق کرسکتا ہے جن میں سے دونوں ایسے شہری معاشرے کے ارتقا کیلئے معاون ہیں جو اسلام اور جمہوری اقد ارسے ہم آ ہنگ ہو۔ واحد کے جانثینوں کے تحت صورت حال آ ہے اور دوسری جگہول پر شکش کی وجہ سے قدر بے زیادہ پیچیدہ ہے کین معاشرے اور معیشت کی زیادہ آزادی کیلئے عمومی رُ جھان ابھی تک جاری ہے۔ ہمسائے ملاکشیا میں بھی رُ بھانات سے ظاہر کرتے ہیں کہ شہری معاشرے مسارکات مدنی سنے مدنی سے مہائے ملاکشیا میں ہوائی خواہش، اس کے رہنما انور ابراہیم کی گرفتاری اور جیل میں جانے کے بعد بھی بہت طاقتور رہی ہے۔ مسارکات مدنی کانعرہ، ایک جمہوری مشفاف اور جوابدہ حکومت کیلئے نظر اجتماع بنتا جارہا ہے۔ پاکستان میں، ایک زیادہ جمہوری حکومت اور معاشرے کیلئے جد وجہد کی قیادت اب مسلم جماعتوں کا ایک اتحاد متحد مجلس عمل (ایم ایم ایم ایم) کر رہا ہے۔ ایم ایم ایم

غالبًا لیگل فریم ورک آرڈ (ایل ایف او) کی سب سے زیادہ آواز بلند کرنے والی جماعتے، جو مشرف کو حکومت اور منتخب پارلیمنٹ کو ختم کرنے اور آئین میں ترمیم کرنے کا اختیار دیتا ہے۔ پاکتان کا ہیومن رائٹس کمیشن بھی عورتوں اور اقلیتوں کے حقوقِ انسانی کے حالات کو بہتر بنانے میں اہم پیشر فتیں کر دہا ہے۔

احوالی ندکورہ کا مطلب کسی طرح بھی یہ نہیں ہے کہ شہری معاشرہ نفوذ پذیر ہوگیا اور رچ بس گیا ہے۔ درحقیقت شہری نظم کیلئے جدوجہد، جسے کسی طرح بھی اب ریاست اور اس کی طاقتور افسرشاہی کی طرف سے علم کے تالع کیا جاسکتا ہے اور نہ ہی خونز دہ کیا جاسکتا ہے، ابھی ختم ہونے سے بہت دور ہے۔ بلکہ مسلم ممالک میں ایک تح یک اُجرتی ہوئی محسوس ہوتی ہے، جو کہ اگر چہ بعض اوقات کمزور ہوتی ہے۔ یتح یک ریاست اور شہری معاشرے، سیاسی ڈھانچوں اور معاشی از دی پندی کی تنظیموں کے درمیان ایک نئے عہداور معاہدے کیلئے ہے۔ اس باب میں میں نے یہ دکھانے کی کوشش کی ہے کہ اس بات کی کم از کم پھے شہادت موجود ہے کہ شہری معاشرے کیلئے تح یک خارج از بحث نہیں بلکہ درحقیقت مسلم دُنیا میں ایک قوت محرکہ حاصل کر رہی ہوں۔ کہت می صورتوں میں نہ ہی بنیا دوالی تظیمیں اور اسلامی نظر بیاس میں معاونت کر رہے ہیں۔ اختہا می آ راء:

شهری معاشرہ سیاسی اصلاح، جمہوریت، قانون کی حکرانی، اورمعاشی آزادی پسندی کیلئے ایک طاقتور نعرہ بن گیا ہے۔ شہری معاشرے کا مرکزی تصور... اداراتی تکثیریت، جومرکزی اداروں کو معاشرے میں قوت اور سیائی کی اجارہ داری قائم کرنے سے روکتا ہے.... مسلم آباد یوں کے نمائندہ طبقات میں بڑھتی ہوئی جمایت حاصل کر رہا ہے۔ مغربی مبصرین کے ان دلائل کا مقابلہ کہ اسلام اور شہری معاشرہ غیر منطابق ہیں: تج بی اور نظریاتی بنیادوں پر کیا جاتا ہے۔ تجربی شہادت یہ ظاہر کرتی ہے کہ شہری معاشرے کے نصب العینوں کی جمایت مسلم ادر مغربی ممالک میں کیسال طور پر کی جاتی سے کہ شہری معاشرے کینوں وہ ساجی اقدار کے معاملے پر ایک دوسرے سے اختلاف کرتے ہیں .... نظریاتی سطح پر اسلامی نظریے میں بنیا در کھنے والے تصورات، ادارے اور ڈھانچی، جن کی کارکردگی ، علیا، وقف اور منبر کی طرح کے ریاسی حکام کے خلاف مزاحمت کیلئے اور ڈھانچی، جن کی کارکردگی ، علیا، وقف اور منبر کی طرح کے ریاسی حکام کے خلاف مزاحمت کیلئے راستے پیدا کرتی ہے، شہری معاشرے کیلئے جگہ بنانے اور وسیع کرنے میں معاون رہے ہیں۔ یہ واستے پیدا کرتی ہے، شہری معاشرے کیلئے جگہ بنانے اور وسیع کرنے میں معاون رہے ہیں۔ یہ ورستے پیدا کرتی ہے، شہری معاشرے کیلئے جگہ بنانے اور وسیع کرنے میں معاون رہے ہیں۔ یہ ورسیال کرتے ہیں معاون رہے ہیں۔ یہ

حوصلدافزاعلامات ہیں جو بیظاہر کرتی ہیں کہ سلم ممالک میں شہری معاشر نے کیلئے تحریکات توت حاصل کررہی ہیں اور یہ کہ ایک کام کرنے والے اور صحت مند شہری معاشر نے کیلئے تحریک سلمان ممالک میں یکسرخارج ازبحث نہیں ہے یا اسلامی نظر یے کے ساتھ غیرمطابق نہیں ہے۔ اس بات کی طرف پہلے بھی اشارہ کیا جاچکا ہے کہ جہاں علما اور منبر، شہری معاشر نے کی تخلیق کیلئے معاون مدومعاون ہو سکتے ہیں وہیں پر وہ عمومی جگہ بنانے کیلئے تخلیقیت، اور 'نہ سوچا گیا' کیلئے معاون ماحول کے ارتفاکوناکام بنانے کیلئے بھی ایک ذریعہ بن سکتے ہیں۔

### إب11

# بالهمى شكوك وشبهات

## اسلام کے بارے میں مغربی ادرا کات:

بہت سے مغربی مباحثوں میں اسلام کو ایک پھر کے دور کا مذہب سمجھاجا تا ہے جے بنیاد پرسی کے ہم معنی سمجھاجا تا ہے اور اس کے ساتھ جارحیت، بربریت، جنونیت، غیر معقولیت، قرونِ وسطیٰ کی پسماندگی اور زن بیزاری کے خیالات سے متصف کیا جاتا ہے۔ مغربی ذرائع ابلاغ ایسی اصطلاحات سے بھرے پڑے ہیں جیسا کہ اسلامی خطرہ 'اسلام کی تلواز'، مسلم اشتعال کی جڑیں' سنر خطرہ اور اسلام کا نیانعرہ جنگ مغربی بحثوں میں اسلامی وُنیا کو مغرب کے قطبی مخالف کے طور پر بھی دیکھاجا تا ہے۔ وہ مغربی بحث مباحثہ جو اسلامی خطرے کو نمایاں کرتا ہے مسلمانوں کو لبطور جنونی اسلامی انتہا پیند جنگہو، فتے کے بھوکے اور عیسائیت مخالف کے طور پردیکھتا ہے۔

اپنی کتاب دے لاسلام ان جزل اے ڈومونڈ ماڈرن ان پارٹیکولیر، میں فرانسیسی مصنف بیرولکھتا ہے و .... جو پچھ بلاشبہ مسلمانوں کی بنیادی طبیعت میں موجود ہے، اُسے اُن کے مذہب کی اصل سے واضح کیا جاسکتا ہے: یہ جنگہویانہ، فتح کی بھوگی، اور غیر مسلموں کیلئے نفرت سے معمور ہے، (بیروہ 1991، بحوالہ لیوگ 1995)۔ اسلام کو مغرب کے خلاف جارح کے طور پر، فتح اور کامیابی کی الہیات کی اور شکست کی کسی الہیات کی جسم تصویر کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔ امریکی نیوزمیٹرین ٹائم' کے مطابق ''یہ اسلام کا تاریک پہلو ہے، جواپنا چرہ تشد داور دہشت گردی میں دکھا تا ہے، جو جدید زیادہ سیکولر حکومتوں کو اُلٹے اور اُن مغربی قوتوں کو جوان کی جمایت کرتی ہیں نقصان پہنچانے کا ارادہ رکھتا ہے'۔ (ٹائم 1993)

مقدّس جنگ (جہاد) کا تصوّ رعموماً ان احوال میں اُ مجر آتا ہے۔ جارحیت، جہاد اور اس طرح کے تصورات کو غیر تقیدی طور پر اسلام کے ساتھ منسلک کرنے سے، مغربی ماہرین اسلام خطرے کے دائر کے کو سیع کرے ثقافتی اور نفسیاتی دائروں تک بھی لے جاتے ہیں، اور ساتھ ہی ساتھ شروع سے ہی رابطوں اور مکالمے کے کسی امکان کورد کردیتے ہیں۔ اس کی بجائے وہ مغرب اور اسلامی ممالک کے درمیان نا قابل مصالحت اختلافات پرزور دیتے ہیں (ہنٹنگٹن، 1996: لیوں 2002: یائیس 2003: شوارز 2003: اکبر 2002)

## اسلام اور مذہبی بنیاد پرستی:

بہت سے مغربی علا عیسائیت کو ایک مذہب کے طور پر نہیں بلکہ ایک ثقافتی اثر کے طور پر ایک درکھتے ہیں، لیکن جب معاملہ اسلام کا ہوتا ہے تو وہ اسے بمشکل ایک ثقافتی زُمرے کے طور پر دیکھتے ہیں، بلکہ اسے وہ ایک قرونِ وسطی کے مذہب کے طور پر دیکھتے ہیں جو جدیدیت کورڈ کرتا ہے اور جونی اور بنیاد پرست پیدا کرتا ہے۔ 2005 میں منعقد کئے گئے ایک جائزے کے مطابق، برطانیہ عظمی، جرمئی، فرانس، کینیڈا، ریاستہائے متحدہ، نیدرلیڈز، اور یہاں تک کہ ہندوستان میں بھی لوگوں کی اکثریت کے مطابق اسلامی سیست مسلمانوں کے اندر بڑھ رہ ہیں۔ لوگوں کی اکثریت کے مطابق اسلامی سیست مسلمانوں کے اندر بڑھ رہ ہیں۔ (داپیوریس جسٹر 2005)۔ مغربی ذرائع ابلاغ میں بیا ایک بڑھتا ہوار بحان ہے کہ وہ اسلامی بنیاد پر ستوں کے اعلانات کو واحدامکان کے طور پر دیکھتے ہیں اور اسلامی معیارات اور احکامات میں تبدیل کرنے کی طرف احکامات میں تبدیل کرنے کی طرف چل پڑتے ہیں۔

ثابت کرتے ہیں کہ خودکش دہشت گردی اور اسلامی بنیاد پرسی کے درمیان یا جہاں تک اس کا تعلق ہے کہی بھی دوسرے مذہب کے درمیان کوئی تعلق نہیں ہے۔ درحقیقت بہت سے خودکش حملے سری انکا میں تامل ٹائیگرزی طرف سے کئے جاتے ہیں جو کہ ایک مارکسی لینی گروپ ہے جس کے ارکان ہندو خاندانوں سے تعلق رکھتے ہیں، لیکن جو مذہب کے پکے نخالف ہیں۔ تقریباً تمام خودکشی کی مہمات کے ہاں جو پھی مشترک ہے وہ ایک خصوصی سیکولر تزویری ہدف کا تعاقب ہے۔ مذہب شاذ ونادرہی بنیادی وجہ ہوتا ہے، اگر چہ اکثر اوقات دہشت گرد نظیموں کی طرف سے اسے، مذہب شاذ ونادرہی بنیادی وجہ ہوتا ہے، اگر چہ اکثر اوقات دہشت گرد نظیموں کی طرف سے اسے، اگر چہ اکثر اوقات دہشت گرد نظیموں کی طرف سے اسے، اگر چہ کرنے کیلئے استعمال کیا جاتا ہے۔ اپنے وسیعے تیز دیری اہداف کو پورا کرنے کیلئے رضا کا اُنھرتی کرنے کیلئے استعمال کیا جاتا ہے۔ (پیسے 2005)

پہلی خلیجی جنگ میں، مغربی برتری کا اظہار اس کی زیادہ مستعدی سے قبل کرنے کی صلاحیت میں کیا گیا۔ فوجی کارروائی اوراس جنگ کے بے شام مصوم شکارلوگوں کا جواز پیدا کرنے کی کیلئے ایسی تھی پٹی با تیں گھڑی گئیں۔ نہم نے اُنہیں اُن کی پینئیں اُترے ہوئے پکڑلیا' وہ ابھی اپنے سلیپنگ بیگز میں تھے۔ یہ بالکل لڑکیوں کو مارنے کے برابرتھا، یہ تھا وہ طریقہ جس میں امریکی کمپنی کمانڈر جیس فرکنٹن نے خلیجی جنگ کے دوران عراقی پوزیشنوں پر ہیلی کا پیڑگن شپ حملے کے بعدا پناا ظہار کیا۔ جنگ کولڑ کیوں کو مارنے اورلوگوں کولڑ کیوں کے طور پردیکھا گیا۔ کیا یہ مغرب کی مہذب ساز برتری کو جدید مغرب کی مہذب ساز برتری کو جدید طیکنالوجی کے معاروں کے مفہوم میں ناپیں (لیوگ 1995)

کے جم مصرین نے یہ خیال پیش کیا ہے کہ اسلامی وُنیا کو بھوت بنا کر پیش کرنے کی ضرورت کا تعلق مغرب کے سرد جنگ کے دشمن کی موت سے ہے .... یعنی کمیوزم اور روس سرد جنگ کے دشمن کی موت سے ہے .... یعنی کمیوزم اور روس سرد جنگ کے دشمن کے حکو جانے نے ، اُس کی جگہ پُر کرنے کیلئے تلاش کی طرف رہنمائی کی ہے۔ اسلام نے اپنے آپ کو ایک ایسے اُمید وار کے طور پر پیش کیا ہے ، خاص طور پر خیلی جنگ سے لے کر دوسرے مبصرین نے یہ خیال پیش کیا ہے کہ دشمن کا خلاف اسلام تصور، تیسری وُنیا کے زیادہ وسیح خطرے کا ایک حصہ ہے۔ ایسے خطرات اور ڈراد سے جو زیادہ تر سیاسی اور ثقافتی نوعیت کے ہوتے میں بہت ہوئے محسوس ہوتے ہیں بجائے فوجی نوعیت کے ، وہ بھی غریب 'جنوب' کی طرف سے آتے ہوئے محسوس ہوتے ہیں۔ (بہل اور لیوگ 1995)

حالیہ پیؤ کے جائزے کے مطابق تقریباً نصف سفید فام انجیلی امریکی اسلام کو دوسرے

نداہب سے زیادہ تشدد کی حوصلہ افزائی کرنے والے ندہب کے طور پر دیکھتے ہیں۔ جائزے کی شہادت اس خیال کو بھی ظاہر کرتی ہے کہ 11-9 بعدامریکی رویوں میں ایک تبدیلی آئی ہے۔ شہادت اس خیال کو بھی ظاہر کرتی ہے کہ 11-9 بعدامریکی والے تھی۔ جیرت انگیز طور پر، 2005 میں وقیصد امریکیوں کے بارے میں اچھی رائے تھی۔ جیرت انگیز طور پر، یہ تناسب مارچ 2001 میں ایسے ہی خیالات رکھنے والے افراد کے 45 فیصد سے قابلِ کحاظ حد تک زیادہ ہے۔ (واپیور پسرچ سنٹر 2005) اس تبدیلی کو 11-9 کے حملوں کے بعداسلامی تعلیمات میں زیادہ دلچیسی سے منسوب کیا جاسکتا ہے۔

تاہم عموی طور پر، ناصرف مسلم وُنیا بلکہ مجموعی طور پر تیسری وُنیا کو، عدم استحکام اور عدم تحفظ، قبائلی جنگوں اورخانہ جنگیوں، نا قابلِ فہم تشدّ و، بیاری اور بہت می دوسری خرابیوں کی آماجگاہ کے طور پر دیکھا جاتا ہے غربت، مصیبت اور بے چینی والے بیعلاقے، بظاہر اچھے اورصاف طور پر منظم مغرب کے تقابل میں کھڑے ہیں۔ تیسری وُنیا کا خوف ایک خاص مفہوم میں، غربت، اور اس کی بُر ائیوں سے دوبارہ متاثر ہونے کا خوف ہے۔ بیا یک اور وجہ ہے کہ اسلامی ممالک سے قتل مکانی، خوشحال، پُرامن اور ثقافتی طور پر مختلف مغرب کیلئے اس قدر خطرناک کیوں ہے۔ (بہلر اور لیوگے 1995)

افغانستان، عراق، ایران سے، آسٹریلیا، مغربی پورپ اور ریاستہائے متحدہ امریکہ میں آنے والے تارکین وطن اور پناہ طلب کرنے والوں کے ساتھ برتاؤ اور پالیسیاں جو کہ اب ان برقسمت لوگوں کے بارے میں مغربی میں تشکیل دی جارہی ہیں، مسلمانوں کے بارے میں مغربی ممالک میں منفی ادراک کی ایک واضح شہادت ہیں۔ تارکین وطن کے ساتھ برتاؤ اوران کے بارے میں پالیسیاں جنون کے بارے میں مغربیوں کے تصوّر ربطور دشمن کا ایک حصہ ہیں، جونہ صرف تعصب پالیسیاں جنون کے بارے میں میر بیوں کے تصوّر ربطور دشمن کا ایک حصہ ہیں، جونہ صرف تعصب کو اور مضروط کر رہا ہے، بلکہ نسل برستی بھی پیدا کر رہا ہے اور مغربی ملکوں میں ایک قلعہ ہونے کی ذہنیت بھی پیدا کر رہا ہے۔

### مسلمانوں کے غیروں کے بارے میں ادرا کات:

اُس کیٹر الملکی جائزے میں جواس کتاب میں استعال کی جانے والی تجربی شہادت کی بنیاد ہے، غیروں کے بارے میں معلمانوں کے ادرا کات سے معلوم کئے گئے کہ اسلام، عیسائیت اور یہودیت اور الحاد مستقبل میں کس قدر موثر ہوں گے، نیز دُنیا

میں کچھ بڑے غیر مسلم ملکوں کی حکومتوں کے اسلام کے بارے میں رویوں کے اُن کے ادرا کات

سے۔عیسائیت، یہودیت اور الحاد پر اُن کے فو کس کی تحریک، وُنیا میں حالیہ اور مستقبل کی تہذیبی
کشمکشوں کے بارے میں مباحثوں کے ساتھ اُن کی تاریخی اور ہم عصر مناسبت سے پیدا ہوئی۔
بعض بڑے غیر مسلم ممالک کے رویوں کے بارے میں مسلمانوں کے ادرا کات اس
بحث کو بالواسطہ طور پر وسعت دے کر پچھ دوسرے مذاہب، جیسا کہ ہندوازم اور بُدھازم، جو
جائزہ لئے گئے بعض ممالک میں مرق جین، کو اس میں شامل کر لیتے ہیں۔ اس تجزیے کو اختیار
مرنے کی ایک دوسری وجہ، اُس مظہر کا کھوج لگاناتھی، جے اُخلاقی تقطیب کے طور پر بیان کیا جا
سکتا ہے ۔۔۔۔ اُن خلاقی تقطیب سے میں اُس وسیع پیانے پر مسلمانوں کی طرف سے اظہار کردہ
نیادمہیا کرتا ہے جو اُس تحمل مزاجی، صارفیت، اخلاقی علاقیت، اور فردیت کا متبادل ہے
بنیادمہیا کرتا ہے جو اُس تحمل مزاجی، مصارفیت، لذتیت، اخلاقی علاقیت، اور فردیت کا متبادل ہے
جو جدید مخربی ثقافتوں سے منسلک ہیں اور اُن سے پروان چڑھائی جاتی ہیں۔ لہذا بالواسط طور پر
بیاب، اس اخلاقی تقطیب کی حدکو تجر بی شہادت سے معلوم کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اخلاقی تقطیب کا وجود، مغرب اور اسلامی وُنیا کے درمیان تعلق کیلئے اہم بتائے کہ کوشش کرتا ہے۔ اخلاقی تقطیب کا وجود، مغرب اور اسلامی وُنیا کے درمیان تعلق کیلئے اہم بتائے کی کوشش کرتا ہے۔ اخلاقی

'غیرول' کے اوراک کے اعدادو شار درج ذیل طریق کار استعال کرنے کے ذریعے معلوم کے گئے۔ کثیرالملکی جائزے میں جواب دہندگان سے پوچھا گیا کہ وہ اسلام، عیسائیت، یہودیت اور طحدانہ عقا کد کئے متعقبل کے بارے میں کیاسوچتے ہیں۔ اُن سے یہ پوچھا گیا کہ وہ اشارہ کریں کہ درج ذیل جوابات میں سے کونسا اُن کی رائے کو ظاہر کرنے سے قریب ترین ہے: (1) غالبًا بیرزیادہ سے زیادہ اثر حاصل کرے گا۔ (2) بیائس ڈگر پر چلتا رہے گا جس پر بیہ ہے (3) غالبًا بیدانیا کچھا ٹر کھودے گا، میں ضم کردیا گیا ہے۔ 'نہیں جانتا۔ تجویے میں جوابات سے صرف اُن لوگوں کو جنہوں نے دوبارہ بنائے گئے جوابات 1 تا 3 کی اقسام کو چُنا جوابات 1 تا 3 کی اقسام کو چُنا جوابات 1 تا 3 کی اقسام کو چُنا جو میں شامل کیا گیا۔

اس بات کومعلوم کرنے کیلئے کہ آیا جواب دہندگان بعض غیر مسلم ممالک کوبطور اسلام کے احامی یا اسلام مخالف کے طور پر دیکھتے ہیں اُن سے بیسوال پوچھا گیا: آپ کے خیال میں درج ذیل ممالک کی حکومتوں کے اسلام کے بارے میں کیا رویے ہیں: ریاستہائے متحدہ، برطانیہ،

جرمنی، فرانس، روس، چین، آسٹریلیا، سنگالپور، جاپان اور ہندوستان۔ اُن سے یہ کہا گیا کہ وہ نشاندہی کریں کہ درج ذیل میں سے کونسا جواب اُن کے خیال کوظا ہر کرنے سے قریب ترین ہے: اسلام موافق: اسلام مخالف: نہیں جانتا۔

اسلام، عیسائیت، یہودیت اور الحاد کے مستقبل کے بارے میں ادراک کے نتائج جدول امیں بیان کئے گئے ہیں۔ انڈونیشیا اور پاکستان میں جواب دہندوں کی ایک غالب اکثریت مستقبل میں اسلام کے اثر کو بڑھتا ہوا دیکھتی ہے۔ قزاقستان، ترکی، ملائشیا اور مصر میں نسبتاً کم اکثریت نے اسی خیال کا اظہار کیا۔ وجہ بیٹھی کہ انڈونیشیا اور پاکستان کے مقابلے میں ان مما لک میں جواب دہندوں کے زیادہ بڑے تناسب نے بیخیال ظاہر کیا کہ اسلام کا اثر ایسے ہی رہے گا، اور اثر میں اضافہ ہوگا، کے جوابات کی اقسام کو ملادیں تو پھر شہادت واضح طور پر بیظاہر کرتی ہے کہ مجموعی طور پر جواب دہندگان کی اکثریت نے مستقبل میں اسلام کے اثر کو بڑھتے ہوئے یا ایک جیسا رہتے ہوئے دیکھا۔ صرف ترکی میں ہر پانچ جواب دہندگان میں سے ایک نے بیکہا کہ اسلام اپنا اثر کھوئے گا۔

جدول 11.1: اندُّ ونیشیا، پاکستان، قزاقستان، مصراورتر کی اور ملائشیا میں، اسلام، عیسائیت یہودیت اور الحاد

| الحاد% | يېودىت% | عيسائيت% | اسلام% |                    |           |
|--------|---------|----------|--------|--------------------|-----------|
| 83     | 68      | 37       | 2      | اثر کھوئے گا       | انڈونیشیا |
| 12     | 29      | 51       | 5      | یکسال رہے گا       |           |
| 5      | 4       | 12       | 93     | اثر میں اضافہ ہوگا |           |
| 50     | 68      | 57       | 2      | اثر کھوئے گا       | پاکستان   |
| 6      | 12      | 22       | 4      | یکسال رہے گا       |           |
| 44     | 20      | 21       | 94     | اثر میں اضافہ ہوگا |           |
| 72     | 53      | 15       | 4      | اثر کھوئے گا       | قزاقستان  |
| 25     | 41      | 68       | 18     | یکسال رہے گا       |           |
| 4      | 6       | 17       | 78     | اثر میں اضافہ ہوگا |           |

مسلم ذهن

|    |    |    |    | اثر کھوئے گا       | a.k     |
|----|----|----|----|--------------------|---------|
| 11 | 3  | 15 | 12 |                    | هر      |
| 32 | 11 | 27 | 29 | يكسال رہے گا       |         |
| 57 | 86 | 58 | 59 | اثر میں اضافہ ہوگا |         |
| 56 | 64 | 52 | 20 | اثر کھوئے گا       | تر کی   |
| 12 | 24 | 33 | 20 | یکسال رہے گا       |         |
| 33 | 8  | 15 | 60 | اثر میں اضافہ ہوگا |         |
| 43 | 44 | 33 | 7  | اثر کھوئے گا       | ملائشيا |
| 13 | 23 | 33 | 19 | یکسال دہے گا       |         |
| 6  | 14 | 18 | 73 | اژبیس اضافه هوگا   |         |

جواب دہندوں کے ہاں عیسائیت کے متعقبل کے بارے میں ایک واضح اختلاف تھا۔
انڈونیشیا اور قزاقستان میں جواب دہندوں کی اکثریت نے کہا کہ عیسائیت کا اثر کیساں رہے گا۔
پاکستان، ترکی، ملائشیا اور مصر میں اسی طرح کے خیال کا اظہار کرنے والے جواب دہندگان کا
تناسب22سے33 فیصد تک تھا۔ پاکستان اور ترکی میں جواب دہندگان کی اکثریت نے عیسائیت
کا اثر کو کم ہوتے ہوئے دیکھا۔ تقریباً ایک تہائی انڈ ذیشتی اور ملائشیائی جواب دہندوں نے اس
خیال کا اظہار کیا۔مصر اور قزاقستان میں جواب دہندگان کا فیصد 15 تھا۔صرف مصر میں جواب
دہندگان کی اکثریت نے اس بات سے اتفاق کیا کہ عیسائیت کے اثر میں اضاف ہوگا۔

انڈونیشیا، پاکستان، ٹرکی اور قزاقستان میں جواب وہندگان کی اکثریت نے اس بات سے اتفاق کیا کہ یہودیت اپنااثر کھوئے گی۔ ملائشیائی مسلمانوں میں بھی 44 فیصد کی طرف سے یہی خیال اپنایا گیا۔ کیکن مصریوں میں ایک غالب اکثریت (86%) نے یہودیت کے اثر کو بڑھتا ہوا اور صرف تین فیصد نے اسے گھٹتا ہوا دیکھا۔ جہاں تک الحاد کے مستقبل کا تعلق ہے تو اس کے بارے میں جوابات کے نمونے نے وسیع طور پر اسی طرز کی متابعت کی جوعیسائیت کیلئے بیان کیا گیا۔

۔ ۔ ۔ ۔ اعداد و شار کے مزید تجزیے نے ، جنس ، عمر ، تعلیم اور نمونے کی اقسام کا انڈونیشی جواب دہندگان کے اسلام ، عیسائیت اور الحاد کے بارے میں رویوں پر کوئی خاص اثر ظاہر نہیں کیا۔اس کا واحد استثنابیتھا کہ زیادہ تعلیم یافتہ ہے کہنے کی طرف کم مائل تھے کہ یہودیت اپنا اثر کھوئے گی ، کیکن

پھر بھی اکثریت (64%) یو نیورٹی تعلیم کے حاملین نے بیکہا کہ یہودیت مستقبل میں اپنااثر کھوئے گی۔ پاکستان میں فدکورہ بالا آزاد متغیر ات نے اسلام کے مستقبل کے بارے میں رائے کو متاثر نہیں کیا، لیکن دوسرے فدا جب کے بارے میں رویوں پر پچھاٹر رکھتے ہوئے پائے گئے۔ پاکستانی خوا تین واضح طور پر بیکہنے کی طرف کم رُجمان رکھتی تھیں بنسبت پاکستانی مردوں کے، کہ عیسائیت یہودیت اور الحاد اپنااثر کھوئیں گے اور اس بات کے کہنے کی طرف زیادہ رُجمان رکھتی تھیں کہ اُن کے اثر میں اضاف فہوگا۔ مزید برآں، پاکستان میں زیادہ تھا کم یافتہ جواب دہندگان کم تعلیم یافتہ جواب دہندگان کم افتی جواب دہندگان کم افتی جواب دہندگان کے مقابلے میں بید کہنے کا زیادہ رُجمان رکھتے تھے کہ الحاد اپنااثر کھوئے گا اور بید کہنے کا کم رُجمان رکھتے تھے کہ الحاد اپنااثر کھوئے گا در بید کہنے کا کم رُجمان رکھتے تھے کہ الحاد اپنااثر کھوئے۔

قزاقستان میں واضح طور پرزیادہ تعلیم یافتہ جواب دہندگان نے اسلام کے اثر کو ہڑھتے ہوئے دیکھا بھائن کے کم تعلیم یافتہ ہم وطنوں کے ۔قزاقوں کی اکثریت نے عیسائیت کے اثر کو غیر تبدیل شدہ رہتے ہوئے دیکھا خوا تین اور نوجوان جواب دہندگان یہ کہنے کی طرف زیادہ مائل تھے کہ اس کا اثر مستقبل میں ہڑھے گا ۔قزاق مسلمان یہودیت کے مستقبل کے بارے میں بھی یکساں طور پر منقسم تھے ۔ تقریباً نصف کا پی خیال تھا کہ اس کا اثر زوال پذیر ہوگا، کیکن دوسر سے نصف کے خیال میں اس کے مستقبل کے کردار میں کوئی زیادہ تبدیلی نہیں آئے گی ۔ تا ہم اُن کی اکثریت نے الحاد کے اثر کو کم ہوتے ہوتے دیکھا۔ یہ نقط منظر عمر رسیدہ جواب دہندگان اور یونیورسٹی گر بچوا میٹس کے ہاں زیادہ واضح تھے۔

مصری مسلمانوں کی اکثریت نے بھی ،انڈونیشیا، پاکستان اور قزاقستان کے مسلمانوں کی طرح مستقبل میں اسلام کے اثر کو بڑھتے ہوئے دیکھا۔ یہ نقطہ نظر مصری خواتین کی طرف سے مردوں کی نسبت کہیں زیادہ وسیع پیانے پراختیار کیا گیا۔ مثال کے طور پر79 فیصد خواتین نے اس نقطہ نظر کا اظہار کیا جبکہ مردوں میں اس کا متقابل فیصد صرف 53 تھا۔ مصری اعداد و شار کا ایک اور پہلویہ تھا کہ مسلمان پیشہ ورلوگوں اورعوام الناس کے مقابلے میں فرہبی فعالیت پندوں کی ایک قابل کیا ظاہر کیا اور میے دیاں ظاہر کیا کہ اسلام کے مرداد نے بیندیاں ظاہر کیا کہ اسلام کا اثر کم ہوگا۔ مصر میں اور ساتھ ہی ساتھ پوری و نیا میں اسلام کے کردار کی مستقبل کی سمت کے بارے میں خیالات میں واضح تقطیب تھی۔ مصری اعداد و شارکا ایک اور منفر دیہلویہ تھا کہ جواب دہندگان کی اکثریت نے (60%) عیسائیت اور الحاد

کے اثر کو بڑھتے ہوئے دیکھا اور اس سے بھی بڑی اکثریت (86%) نے یہودیت کے اثر کو بڑھتے ہوئے دیکھا۔ ان خیالات کا اظہار عمومی طور پر زیادہ وسیع پیانے پر زیادہ تعلیم یافتہ جواب دہندگان کی طرف سے اور ساتھ ہی ساتھ اُن کی طرف سے کیا گیا جو اسلامی فعالیت پہند تھے۔

ان ادرا کات نے بیہ ظاہر کیا ہے کہ دوسرے ممالک سے اپنے مسلمان بھائیوں کے مقابلے میں مھری مسلمان بھائیوں کے مقابلے میں مھری مسلمان، عیسائیت، یہودیت اور الحاد کے مستقبل کے بارے میں بہت مختلف نظریات رکھتے تھے۔ مزید برآل ان خیالات کا اظہار زیادہ وسیع پیانے پر اسلامی فعالیت پہندوں کی طرف اشارہ کی کہ تقابلی اندازے بات کرتے ہوئے ،مھری مستقبل کی مذہبی اور نظریاتی پیشرفتوں کا کی شخیری نقطہ نظر رکھتے ہیں اور بیا کہ ہوسکتا ہے مصری معاشرے کا اندرونی ارتقاباتی کے تین ممالک سے ایک مختلف قریبے کی پیروی کرے اُس کا ایک پہلو، مصری مسلمانوں کے اندر زیادہ تقطیب بھی ہوسکتا ہے جومکن ہے دوسرے ملکوں کے مقابلے میں مذہبی فعالیت پہندی کے ایک مقالیت پہندی کے ایک مقالیت پندی کے ایک مقالیت پندی کے ایک مقالیت پندی کے ایک مقالیت کینے کا خوا کے حائے۔

ترکی میں بیادراک کہ اسلام کا از برا سے گاتعلیم کے ساتھ بالعکس اور عمر کے ساتھ مثبت طور پر باہم منسلک تھا۔ جواب دہندگان کے صرف 4 فیصد ہائی سکول سے کم تعلیم کے حامل لوگوں نے یہ جواب دیا تھا بمقابلہ 4 فیصد کے جن کی یو نیورٹی کی تعلیم تھی۔ اُن لوگوں میں جو 25 سال سے کم عمر کے تھے 44 فیصد نے اتفاق کیا کہ اسلام کا اثر برا سے گا بمقابلہ اُن لوگوں کے جن کی عمریں 4 سے بچپن کے درمیان اور 56 اور اس سے اوپر تھیں۔ اُن کے ہال متقابل فیصد بالتر تیب 60 اور 55 تھا۔ مردواضح طور پر اس بات سے اتفاق کرنے پر زیادہ مائل تھے (86%) کہ اسلام مستقبل میں زیادہ اثر حاصل کرے گا؟ بنسبت خوا تین (87%) کے بر کی میں زیادہ نو جوان اور نیادہ تو جواب دہندگان اس رائے کے اظہار کی طرف زیادہ مائل تھے کہ اسلام اپنا اثر کھوئے گا۔ ملائشیا میں بھی ترکی کی طرح مرداس بات سے اتفاق کرنے کی طرف زیادہ مائل تھے کہ اسلام اینا اثر کہ اسلام زیادہ اثر حاصل کرے گا اور تعلیم کا جواب کی شرح پر کوئی اثر نہیں تھا۔ لیکن جسیا کہ ترکی میں تھا۔ زیادہ عرداس بردہ میں تاریخ کی طرف زیادہ مائل تھے۔

ندکورہ بالاشہادت درج ذیل عمومی نتیج کی طرف لے جاتی ہے۔عمومی طور پرمسلمانوں کا 'اپنے' بارے میں ادراک بہت مثبت ہے۔ یعنی وہ مستقبل میں اسلام کوقو می اور بین الاقوامی سطح پر زیادہ اثر حاصل کرتا ہوا دیکھتے ہیں۔ دوسری طرف نغیروں کے بارے میں اُن کا ادراک واضح طور پرمختلف ہے۔ انڈونیشیا، پاکستان، ملائشیا، ترکی اور قزاقستان میں جواب دہندوں کی رائے میں عمومی طور پرعیسائیت، یہودیت اور الحاد کا اثر کم ہوگا یا زیادہ سے زیادہ کیساں رہے گا۔ اس نمونے میں استثنا مصرتھا جہاں جواب دہندگان کا خیال تھا کہ عیسائیت، یہودیت اور الحاد بھی مستقبل میں زیادہ اثر حاصل کریں گے۔

'غیروں' کے اوراک میں بیقو می اختلافات بیخیاں پیش کریں گے کہ اسلام اور عیسائیت،
یہودیت اورالحاد کے درمیان تعلق کی حرکیات ایک پیچیدہ قرینے کی پیروی کرنے جارہی ہیں، جس
کی تشکیل جزوی طور پر قومی بنیادیں رکھنے والے ساجی عوامل کی طرف سے ہوگ ۔ وہ دلچیپ سوال
جس کا بدشمتی سے دستیاب اعداد وشار کے ذریعے جواب نہیں دیا جاسکتا، لیکن اُسے مزید تحقیق کی
ضرورت ہے، بیہ کہ نغیروں' کے ادراک میں مشاہداتی اختلافات کو پیدا کرنے میں کیا ساجی
عوامل کا رفر ماہیں؟ تاہم اس بات میں پیش کی گئی شہادت بید خیال پیش کرے گی کہ اسلام اور مغرب
کے درمیان تعلق مستقبل میں ممکنہ طور پر وقتی سیاسی اور ساجی کشیدگیوں اور کشاکشوں کا تجربہ کرے گا۔
اس چیز کو اُن افراد اور تظیموں کیلئے آیک چین کرنے والا موقع فراہم کرنا چاہئے، جوان دونوں بڑی عالمی تہذیبوں کے درمیان موافقات تعلقات کو فروغ دینے میں دلچیسی رکھتے ہیں۔

## بڑے ممالک کے بارے میں مسلمانوں کے ادراکات:

'غیروں' کے بارے میں مسلمانوں کے ادراک کا مزید کھوج ایک سوال کے ذریعے لگایا گیا، جس میں جواب دہندگان کی کچھ بڑے غیر مسلم ممالک کے اسلام کے متعلق رویوں کے بارے میں پوچھا گیا۔ جواب دہندگان سے استفسار کیا گیا:'' آپ کے خیال میں درج ذیل ممالک کی حکومتوں کے اسلام کے بارے میں کس قتم کے رویے ہیں؟'' اُن سے بیکہا گیا کہوہ مثمالک کی حکومتوں کے اسلام کے بارے میں کس قتم کے رویے ہیں؟'' اُن سے بیکہا گیا کہوہ نشاندہی کریں کہ درج ذیل جوابات میں سے کونسا اُن کی رائے کے قریب ترین ہے:'اسلام کے حامی' اسلام مخالف' یا نہیں جانتا' (اگر اُن کی کوئی رائے نہیں تھی تق) جیسا کہ پہلے ذکر کیا گیا فہرست میں شامل ممالک یہ تھے: ریاستہائے متحدہ برطانیہ، جرمنی، فرانس، روس، چین، آسٹریلیا، سنگا پور، جاپان اور ہندوستان' اسلام موافق' اور' اسلام مخالف' کے زمرے بہت وسیع ہیں اور وسیع تعبیرات کیلئے کھلے ہیں، لیکن تحقیق کام سے پہلے سوال کی پیش آز مائش نے بین کا ہم

کیا کہ بہت سے جواب دہندگان انتخاب کرنے کے اہل تھے اور اگر اُن کی کوئی رائے نہیں تھی اور وہ پُر یقین نہیں تھے تو اُنہوں نے دنہیں جانتا' کے جواب کو اختیار کیا۔ فہرست میں شامل ممالک کو اس مطالع میں شامل کرنے کا فیصلہ اس ارادے کی روشنی میں کیا گیا کہ اُن تمام ممالک کو شامل کیا جائے جنہیں عمومی طور پر مغرب سمجھا جاتا ہے، اور علاقائی یا بین الاقوامی معاملات میں اُن کے اثر کی وجہ سے، بہت سے جواب دہندگان اُن سے آشنا ہوں گے۔ نتائج جدول 2 میں دیئے گئے ہیں۔

(جدول 2 میں دیئے گئے ہیں۔

نوف: بیاعدادو ثارجواب دہندگان کے فیصد ہیں۔ نہیں جانتا 'جوابات کے فیصداو برظا ہرنہیں کئے گئے لیکن اُن کا تخمینہ، اوپر دیتے ہوئے دونوں جوابات کے فیصد کو جمع کرکے اور جواب کو 100 میں تفریق کرکے لگایا جاسکتا ہے۔

### ذریعہ: داسروے ڈیٹا

تقریباً نصف انڈ ونیشیوں نے کہا کہ امریکہ اور روس کی حکومتیں اسلام مخالف ہیں اور 44 فیصد نے چینی حکومت کے بارے میں ایسے ہی خیالات کا اظہار کیا۔ جہاں تک باقی ممالک کا تعلق ہے۔ انڈ ونیشیوں کی اکثریت پر یقین نہیں تھی یا نہیں جانی تھی کہ اُن کی حکومتوں کے رویے اسلام کے بارے میں کیا ہیں۔ مجموعی طور پر انڈ ونیشیوں کی ایک چھوٹی سی اقلیت یہ خیال کرتی تھی کہ بڑے مخربی ممالک کی حکومتیں اسلام موافق ہیں۔ بڑے مستثیات سنگا پور اور ہندوستان تھے، جنہیں بالتر تیب 23 اور 17 فیصد جواب دہندگان اسلام موافق کے طور پرد کیصے تھے۔

تقریباً ہردس میں سے ایک جواب دہندہ کا خیال تھا کہ جاپانی اور آئے بلوی حکومتیں اسلام موافق ہیں، اور تقریباً اسی تناسب سے لوگوں نے اُنہیں بطور اسلام مخالف دیکھا۔ سنگا پور اور جاپان کی حکومتوں کو کم ترین اسلام مخالف کے دور پر دیکھا گیا، جن کے بعد ہندوستانی اور آسٹر بلوی حکومتیں تھیں۔ یہ اعدادوشار 1999، میں مشرقی تیمور کی تشکش سے پہلے کے ہیں، جس میں آسٹر بلیا کو بہت سے انڈونیشیوں کی طرف سے انڈونیشیا مخالف موقف اختیار کرتے ہوئے دیکھا گیا اور اس بات کا اندازہ لگانا دلچیپ ہوگا کہ آیا کہ مشرقی تیمور کی تشکش سے متعلقہ واقعات دیکھا گیا اور اس بات کا اندازہ لگانا دلچیپ ہوگا کہ آیا کہ مشرقی تیمور کی تشکش سے متعلقہ واقعات انڈونیشیوں کے آسٹر بلیا کے بارے میں دو یوں میں تبدیلی پر منتج ہوئے ہیں۔

تقریباً ایک تہائی انڈونیشی جواب دہندگان، دوسری بڑی مغربی تو توں، برطانیہ، فرانس اور جرمنی کوخلاف اسلام گردانتے تھے، کیکن دلچپ طور پر اُن میں سے اکثریت نے ان کے رویوں کے بارے میں کسی روئے کا اظہار نہ کیا۔ امریکہ کے بارے میں خلاف اسلام ہونے کے ادراکات (انڈونیشیا میں جائز 90-1979 میں منعقد کیا گیا) کوفلسطیوں اور بوسنیائی مسلمانوں کے بارے میں امریکی پالیسیوں سے منسوب کیا جاسکتا ہے۔ روس کے خلاف اسلام رویوں کو زیادہ تر چین مسلمانوں کے ساتھ روسیوں کے سلوک اور اُس کی ماضی کی ملحدانہ پالیسیوں کے ساتھ منسوب کیا گیا۔ چین کے بارے میں رویوں کی تشکیل زیادہ تر اُس کی ماضی کی انڈونیش ساتھ منسوب کیا گیا۔ کے ساتھ ، جسے اسلامی تعلیمات کے مخالف سمجھاجا تا تھا، کے بیش نظر کی گئی۔

پاکستانی جوابات واضح طور پر بید ظاہر کرتے ہیں کہ کس طرح قو می سیاسی حرکیات اور معاملات غیروں، کے بارے میں انفرادی اوراکات کو تشکیل دیتے ہیں، تو قع کے مطابق، پاکستان کی ہندوستان کے بارے میں گہری فکر مندی اور دونوں مما لک کے درمیان فوجی اور سیاسی تصادمات کی تاریخ کو مدِ نظر رکھتے ہوئے پاکستانیوں کی ایک بھاری اکثریت ہندوستانی حکومت کو خلاف اسلام سجھتی ہے۔ اس کے قریبی طور پر پیچھے پیچھے امریکی، روی، اور برطانوی حکومتوں کے بارے میں اسی قسم کے ادراکات تھے۔ دوبارہ، بیاداراکات الی کشمکشوں سے متاثر محسوس ہوتے ہیں۔ جوسابق یو گوسلاویا، فلسطین، شمیر، اور چینیا کی سابقہ آبادیوں سے متعلق ہیں۔ اس مطالعے کیلئے اعدادو شار جمع کرنے کے وقت بوسنمائی کشکش عروج پرتھی اور بہت سے جواب دہندگان نے مذکورہ بالامما لک کو، بوسنمائی مسلمانوں پر نازل کئے جانے والے بڑے پیانے کے مذہ بندوستان کی پاکستانی ان مما لک کو، بوسنمائی مسلمانوں پر نازل کئے جانے والے بڑے پیانے کے ہندوستان کی پاکستانی ان مما لک کو، بوسنمائی مسلمانوں پر نازل کئے جانے والے بڑے پیانے کے ہندوستان کی پاکستانی ان مما لک کو، بوسنمائی مسلمانوں پر نازل کئے جانے والے بڑے پیائے امریکہ کو ہندوستان کی پاکستانی اور عربوں کے ساتھ کھی میں ہندوستان کی مدد کرتے ہوئے دیکھتے تھے۔ امریکہ کو اکثر قسطینیوں اور عربوں کے ساتھ اسرائیل کے تناز عے میں اندھا دُ صدطور پر اسرائیلوں کی اسکا دو بیا ایران، عراق اور لیبیا جیسے حمایت کرتے ہوئے دیکھاجاتا تھا، اور عمومی طور پر بھی اس کا روبیا ایران، عراق اور لیبیا جیسے حمایت کرتے ہوئے دیکھاجاتا تھا، اور عمومی طور پر بھی اس کا روبیا ایران، عراق اور لیبیا جیسے اسلامی ممالک کے ساتھ معاندانہ بیا جاتا تھا، اور عمومی طور پر بھی اس کا روبیا ایران، عراق اور لیبیا جیسے اسلامی ممالک کے ساتھ معاندانہ بیا جاتا تھا، اور عمومی طور پر بھی اس کا روبیا بریان، عراق اور لیبیا جیسے اسلامی ممالک کے ساتھ معاندانہ بیا جاتا تھا۔

جرمن اور فرانسیسی حکومتوں کے بارے میں بھی خلافِ اسلام ہونے کا ادراک، اسی طرح کے اسباب کی بنایر تھا، کیکن تقریباً جواب دہندوں کی ایک تہائی کی ان دومما لک کے بارے میں

کوئی رائے نہ تھی۔ چین کو لمج عرصے سے ہندوستان کے پاکستان کے ساتھ تنازعے میں، پاکستان کا ایک قریبی اتحادی سمجھا جاتارہا ہے۔ نتیجۂ باوجوداس کے کہ چین ایک کمیونسٹ ملک ہے تقریباً ایک تہائی پاکستانی اس کی حکومت کو اسلام موافق سمجھتے ہیں اور صرف 38 فیصد اسے اسلام خالف سمجھتے ہیں۔ اگر چہ جواب دہندگان کا نصف آسٹریلیا، سنگا پور اور جاپان کے بارے میں غیر جانبدارتھا، لیکن نصف سے قدرے کم جواب دہندگان یہ محسوس کرتے تھے کہ وہ بھی اسلام خالف ہیں۔

قزاقوں کی اکثریت حیرت انگیز طور پر، اس بارے میں کہ اُن کے مختلف ممالک کے بارے میں ادراکات کیا ہیں، یا تو بے بقنی کا شکار تھے یاغیر جانبدار تھے۔وس میں تقریباً ایک قزاق میں حسوس کرتا تھا کہ بڑے بڑے مغربی ممالک اسلام موافق تھے، اور قدرے بڑا تناسب بیمحسوس کرتا تھا کہ زیادہ تر ممالک خلاف اسلام ہیں۔ بڑے مغربی ممالک اور اور روس کو جا پان ، آسٹریلیا سنگا پوراور ہندوستان کی نسبت قدرے زیادہ اسلام مخالف کے طور پردیکھا جاتا تھا۔

مصریوں کے ادراکات پاکتانیوں اورانڈ ونیشیوں کے ادراکات سے قدر نے ملتے جلتے سے حمصریوں کی ایک بہت بڑی تعدادامریکہ کی حکومت کوخلاف اسلام سجھی تھی اوراُن کا بیانقطہ نظر اسرائیل کے عربوں کے ساتھ تنازعے میں امریکہ کی اسرائیل کی حامی پالیسیوں کے اُن کے ادراکات سے تفکیل پذیر ہوا۔ ایک بڑی اکثریت روسی حکومت کوبھی خلاف اسلام سجھتی ہے، زیادہ تر چنجیا اور سابقہ یوگوسلاویا میں مسلمان اقلیتوں کے ساتھ اس کی پالیسیوں کی وجہ سے فرانسیسی حکومت کوسب سے زیادہ اسلام کی حامی سجھا جاتا ہے، اگر چہم مربوں کی اکثریت برطانوی، فرانسیسی، جرمن اورچینی حکومتوں کواپی پالیسیوں میں خلاف اسلام کے طور پر دیکھتی برطانوی، فرانسیسی، جرمن اورچینی حکومتوں کواپی پالیسیوں میں خلاف اسلام کے طور پر دیکھتی در حقیقت ہے۔ پاکتانیوں کے برعس، مصری ہندوستان کو اسلام مخالف کے طور پر نہیں دیکھتے۔ ورحقیقت ہے۔ پاکتانیوں کے برعس، مصری ہندوستان کو اسلام مخالف کے طور پر نہیں دیکھتے۔ ورحقیقت دہندگان میں جہندیں جواب کے اتحادیوں کے طور پر دیکھاجا تا ہے، جنہیں جوابا۔ اسلام کے طور پر دیکھاجا تا ہے، جنہیں جوابا۔ اسلام کے طور پر دیکھاجا تا ہے، جنہیں جوابا۔ اسلام کے اتحادیوں کے طور پر دیکھاجا تا ہے، جنہیں جوابا۔ اسلام کے خلافین کے طور پر دیکھاجا تا ہے، جنہیں جوابا۔ اسلام کے خلافین کے طور پر دیکھاجا تا ہے، جنہیں جوابا۔ اسلام کے خلافین کے طور پر دیکھاجا تا ہے، جنہیں جوابا۔ اسلام کے خلافین کے طور پر دیکھاجا تا ہے، جنہیں جوابا۔ اسلام کے خلافین کے طور پر دیکھاجا تا ہے، جنہیں جوابا۔ اسلام کے خلافین کے طور پر دیکھاجا تا ہے، جنہیں جوابا۔ اسلام کے خلافین کے طور پر دیکھاجا تا ہے، جنہیں جوابا۔ اسلام کے خلافیہ کو خلافی کے متحدد کو کوئی کوئیسی کے خلاف کے خلاف کے اسلام کوئی کوئیسیں کی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کے خلافی کے خلاف کے اسلام کے خلاف کے اسکوئیسی کوئیسیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کی کوئیسی کوئیسی کوئیسیسی کوئیسی کوئیسیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیسی کوئیس

تُرکوں کی اکثریت بڑے مغربی ممالک، امریکہ، برطانیہ، جرمنی، فرانس اور روس کوخلا نب اسلام جھتی ہے۔ چین کے بارے میں ایسی ہی رائے رکھنے والے ترکوں کا تناسب قدرے کم تھا۔

ایک تہائی سے لے کرا یک چوتھائی ترک جواب دہندگان، آسٹریلیا، سنگاپور، ہندوستان اور جایان کوخلاف اسلام سجھتے ہیں بعد اسلامی انقلاب کے ایران امریکہ کے درمیان تعلقات کو مدِ نظرر کھے ہوئے یہ بات حیرت انگیزنتھی کہ 67 فیصداریانی امریکہ کوخلاف اسلام سجھتے۔حیرت انگیز طور پر بیتناسب،مسلم وُنیامیں امریکہ کے بڑے اتحاد یوں، یعنی یا کستان اورمصرے مقابلے میں بہت کم تھا۔ ایرانی جواب دہندگان برطانیہ، فرانس، اور جرمنی کوبھی اُس طرح خلاف اسلام خیال کرنے کا کم رُجحان رکھتے تھے جس طرح اُن کے ساتھی مسلمان وُنیا کے دوسرے متعدد ممالک میں سمجھتے تھے۔ مجموعی طور پر ایرانیوں کی نسبتاً بڑی تعداد نے سنگاپوری، جایانی اور مندوستانی حکومتوں کوبطور اسلام کے حامیوں کے دیکھا۔ ملائشیائی جواب دہندگان امریکی حکومت کوخلاف اسلام مجھنے کا زیادہ رُ بھان رکھتے تھے۔ برطانیہ، آسٹریلیا اور سنگا پور کے بارے میں بھی ملائشیا وَل کے رویے ایسے ہی تھے تقریباً ایک چوتھائی ملائشیائی جواب دہندگان چین، جایان اور ہندوستان کے بارے میں یہی خیالات رکھتے تھے۔جواب دہندگان کے تقریباً یانچویں حصہ نے ہندوستانی اور چینی حکومتوں کو اسلام کی جامی خیال کیا۔اس مطالعے کا سب سے زیادہ چوزکا دیئے والانتيجديه ہے كة قزاقستان كے علاوہ تمام ممالك ميں مسلمانوں كى ايك واضح تعدادامريكي حكومت کوخلاف اسلام مجھتی ہے اور بیرُ جھان اُن مما لک میں زیادہ واضح ہے جوامریکہ کے قریبی اتحادی ہیں۔اسی طرح کے کیکن ذرائم واضح رویے کچھ دوسرے بڑے مغربی ممالک کے بارے میں حادي ميں۔ يانچ مغربي غالب طور پرعيسائي ممالك اور تين غالب طور پرمسلمان ممالك ميں عیسائیوں اورمسلمانوں کے خیالات کے2005 کے بیؤ سروے کے نتائج جوجدول 3 میں دیتے گئے ہیں اُن تا اُج کی تصدیق کرتے ہیں جن کی رپورٹ اور جن پر بحث اس باب میں کی گئے ہے۔

جدول 11.3: چیندہ مغربی مما لک میں عیسائیوں اور مسلمانوں کے بارے میں رویے

| ١ | <u> </u> |              | **        |          | •            |           |        |  |
|---|----------|--------------|-----------|----------|--------------|-----------|--------|--|
|   |          | عيسائي%      |           | مسلم %   |              |           |        |  |
|   | غيرموافق | قدر ہے موافق | بهت موافق | غيرموافق | قدر ہے موافق | بهت موافق |        |  |
|   | 6        | 29           | 55        | 32       | 35           | 13        | امریکہ |  |

| 6  | 48 | 36 | 18 | 49 | 18 | برطانيه |
|----|----|----|----|----|----|---------|
| 9  | 50 | 34 | 29 | 48 | 16 | فرانس   |
| 16 | 60 | 15 | 46 | 36 | 5  | جرمنی   |
| 3  | 49 | 44 | 38 | 38 | 15 | روس     |
| 52 | 25 | 6  | 9  | 22 | 66 | تر کی   |
| 62 | 20 | 4  | 2  | 10 | 87 | بإكستان |
| 73 | 21 | 2  | 9  | 20 | 70 | مدش     |

َ رايعه: پيوگلوبل ايڻي ثيوڙ زسرو \_2003

'غیرون کے ادراک کا جائزہ لینے کیلئے معیاراتی طریق کارکو استعال کرنے والے ایک انڈونیشی مطالعے کے بتائے ، اُن حرکیات کی پھود کیسپ بصیرتیں بھی مہیا کرتے ہیں جو سلم معاشروں میں ادراکات کو متاثر کرتے ہیں۔ اس مطالعے نے دو فرہی نظیموں ، مجلس مجاہدیں انڈونیشیا (ایم ایم ایک) اور حزب التحریرانڈونیشیا آئی آئی (HTI) کے رہنماوں اوراراکین کے فیروں کے بارے میں اداراکات کی تحقیق کی۔ اس نے اعدادو شار جع کرنے کیلئے دونوں نظیموں کے رہنماوں کی تقریروں اور سرکاری مطبوعات کو استعال کیا۔ اس مطالعے ہیں فیرول کا اشارہ تمام غیر سلموں کی طرف تھا۔ اور سرکاری مطبوعات کو استعال کیا۔ اس مطالعے ہیں فیرول کا اشارہ تمام غیر سلموں کی طرف تھا۔ خلاف غصہ نفرت، بداعتادی، اور شک، ایم ایم آئی اورائی ٹی آئی کی مطبوعات اور رہنماوں کی تقاریر علی بہت شدید ہیں۔ خالفانہ ہو شرک ایم ایم آئی اورائی ٹی آئی کی مطبوعات اور رہنماوں کی تقاریر عیں بہت شدید ہیں۔ خالفانہ ہور تف اور دوم سلمانوں اور غیر سلموں کے درمیان تصادمات کی غیروں کے بارے میں تصادماتی آبات ہے۔ آئی اور دوم سلمانوں اور غیر سلموں کے درمیان تصادمات کی تعیر نوکرنے کے رُب خالف نہ اور تصادماتی رویوں کے چارموں کی شناخت کی، یہ مندرجہ ذبل تاریخ سے، اس مطالع نے خالفانہ اور تصادماتی رویوں کے چارموں کی شناخت کی، یہ مندرجہ ذبل تھے: اسام کی فتح کا تصور کرنا تھے: اسامام کی فتح کا تصور کرنا تھے: اسامام کی فتح کا تصور کرنا گریت پر دور۔

اس مطالعے نے اس بات کو ظاہر کرنے کی کوئی شہادت نہیں پائی کہ غیروں کے ریتصورات کسی فتم کے جسمانی تشدّ در پر منتج ہوئے۔ تاہم بیمطالعہ بیاستدلال کرتا ہے کہ غیر مسلموں پر اسلام کے دشمن ہونے کا ادر اسلام کیلئے ایک خطرہ ہونے کا امتیازی وصف بتانا

اوراً نہیں ایک گے بندھے الزام کا نشانہ بنانا ایک علامتی تشد ذکوجنم دے سکتا ہے۔ (احتف 2004) اختتا می کلمات:

عمومی طور پرمسلمان، متعقبل میں اسلام کے اثر کے بارے میں بہت پُراُمیداور مثبت سوچ کے حامل تھے۔ ان میں سے اکثریت مستقبل میں دُنیا کے معاملات میں اسلام کے اثر کو بڑھتا ہواد یکھتی تھی۔ تمام جائزہ لئے جانے والے ممالک میں جواب دہندگان تقریباً عالمگیرطور پریا کتا نیوں اور انڈونیشیوں کے ہاں بہت واضح تھا۔ پریہی خیال رکھتے تھے۔ بیخیال خاص طور پریا کتا نیوں اور انڈونیشیوں کے ہاں بہت واضح تھا۔ اگر چہمقابلتاً ترکوں، ملائشیا وَں قزاقوں اور مصریوں کے تناسب قدرے کم تھے، کیکن اُن میں سے بھی ایک بڑی تعدا در نظرید کھتی تھی کے متعقبل میں اسلام کا اثر غیر مبدّل رہے گا۔

'فیرول' کے بارے میں آرازیادہ پیچیدہ تھیں اورا کسے قوی عوائل سے متاثر محسوں ہوتی تھی، جیسا کہ آبادیوں کی آبادیاتی ساخت، اور قومی معاملات میں نفیرول' کے اثر کا حامل ہونے کے اوراکات مثال کے طور پر پاکستان میں آبادی نہ بی طور پر بڑے پیانے پرمسلمانوں کے ساتھ یک جنس ہے، جو آبادی کے 5و فیصد سے زیادہ پر شمتل ہے۔ واضح طور پر اس حقیقت کا پاکستانیوں کے نفیرول' کے بارے میں اوراکات پرایک اثر تھا، اس طرح کہ جواب دہندگان کی اکثریت نے اس رائے کا ظہار کیا کہ عیسائیت، یہودیت اورالحاد اپنااثر کھوئیں گے۔ پاکستان میں آبادیاتی کی جنسی ماتھ مالیات پراثر انداز ہونے کی پیش بندی کرتی ہے۔ ترکی قرید بھی اس کے دوسرے مذاہب کو می معاملات پر اثر انداز ہونے کی پیش بندی کرتی ہے۔ ترکی قرید بھی اس کے ساتھ مشاہم تھا طاہمی طور پر اس حقیقت کی وجہ سے کہ ترکی کی آبادی بھی غالب طور پر مسلمان ہے۔ قراقتیان، ملاکشیا اور انڈونیشیا کی آبادیاں کم کیے جنسی ہیں۔ ان مما لک میں کی آبادیوں کا قابل فرکر تناسب عیسائی ہے: نتیجہ عیسائیت کے مشتقبل کے کردار کے بارے میں اُن کی آبادی کا قابل کی ظرف تناسب ہے بلکہ اُنہوں نے تو می حالات خاص طور پر سیاست اور معیشت میں نبودی کا قابل کی ظرفتاسب نے یہ نہوں کردار داوا کیا ہے۔ نتیجہ اُن میں جواب دہندگان کے قابل کی ظرفتاسب نے یہ نتیجہ نامیاں کردار داواد کیا ہے۔ نتیجہ اُن میں جواب دہندگان کے قابل کی ظرفتاسب نے یہ نتیجہ نمایاں کردار داوا کیا ہے۔ نتیجہ اُن میں جواب دہندگان کے قابل کی ظرفتاسب نے یہ نتیجہ نامیاں کردار دیادہ ہوگایا کی کیسائیت کا کردار دیادہ ہوگایا کیسان رہے گا۔

صرف مصریوں نے اس خیال کا اظہار کیا کہ یہودیت کے اثر میں مستقبل میں اضافہ ہوگا اس چیز کو مکنہ طور پرمصر کے قومی ادارا کات پرمصریوں اور اسرائیلیوں کے سیاسی اور عسکری تصادیات کے اثر کے ساتھ منسلک کیا جاسکتا ہے۔ اسرائیلی نہ صرف عسری اور معاثی طور پرمصر کی نسبت زیادہ طاقتور ہے بلکہ اسے مغرب کے بھی زیادہ ترجعے کی جمایت حاصل ہے۔ بیتمام عوامل واضح طور پرمصری مسلمان جواب دہندگان کے یہودیت کے بارے میں ادراک کومتاثر کرتے ہیں، اس طرح وہ قرینہ پیدا کرتے ہیں جس کا اظہار اعداد و ثاریس کیا گیا ہے۔

الحادکواب بھی بہت سے پاکستانیوں، ترکوں اور مصریوں کی رائے میں مستقبل میں زیادہ اثر حاصل کرتے ہوئے دیکھا گیا، کین قزاقوں، انڈ وئیشیوں اور ملائشیاؤں کی رائے میں ایک مرتبہ پھر سیادراک خصوصی قومی عوامل سے متاثر ہے۔ مثال کے طور پرقزاق، سابقہ کمیونسٹ سوویٹ یونین کا ایک حصہ رہ چینے کی وجہ سے غالبًا الحادکو دوبارہ اقتدار میں آتے ہوئے نہیں دیکھنا چاہتے، اور انڈ وئیشیوں اور ملائشیاوں نے بھی غالبًا بیٹے نمینہ اپنے ممالک میں 1950 اور 1960 کی دہائیوں میں انڈ وئیشیوں اور ملائشیاوں نے بھی غالبًا بیٹے نین، اور ہند ایک طویل کھکش کے بعد کمیونزم کے زوال کی بنیاد پرلگایا۔ ہوسکتا ہے وہ سابقہ سوویٹ یونین اور ہند چینی میں کمیونزم کے سقوط سے متاثر ہوئے ہوں جہاں اب صرف ویٹ نام ہی ایک کمیونسٹ ملک رہے اب آسیاں (ایسوی ایش آف ساؤتھ ایسٹ ایشین نیشنز) کا ایک حصہ ہے۔

لیکن ان تبدیلی کے عناصر میں سے کوئی بھی پاکستانیوں اور مصریوں کے ادراکات کی تشکیل کرتا ہوانظر نہیں آتا۔ اس بات کا پیتہ لگانا مشکل ہے کہ اُن کے رویوں کوکون سے عوامل نے متاثر کیا ہوگا۔ ایک مکنہ توجیہہ یہ ہوسکتی ہے کہ ان مما لک میں بہت مضبوط اور بااثر اسلامی تنظیمیں ہیں جوایک اسلامی ریاست قائم کرنے کی خواستگار ہیں۔ اُن کا اثر ، اُن کے الحاد کے بارے میں رویوں کو تشکیل دینے میں ایک عامل ہوسکتا ہے۔ ان مما لک کے جواب دہندگان اپنے ملکوں میں مغرب کے بڑھتے ہوئے معاشی ، عسکری اور سیاسی اثر سے متاثر ہوسکتے ہیں جے بڑے پیانے میں برسیکولرا ورغیر مذہبی کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔

بڑے پیانے پر اختیار کیا گیا یہ نقطہ نظر کہ بڑے مغربی ممالک کی حکومتیں اسلام مخالف ہیں مسلم سیاسی حسیت اور مسلمان ممالک میں رائے عامہ کی نوعیت کے بارے میں اہم سوالات اُٹھا تا ہے۔ یہ ادراک شدید طور پر مغربی ادراک سے متقابل ہے، جو اسلام کو جارحیت، تشدّ د، غیر معقولیت جنونیت اور پسماندگی کے تصورات سے متصف دیکھتا ہے۔مسلم ممالک کے یہ گھسے پٹے خیالات مغرب اور مسلم دُنیا کے درمیان تقطیب کو اور گہرا کردیتے ہیں۔ پٹے خیالات مسلم اُنوں اور نغیروں کے درمیان عالمی سطح پرایک پڑھی ہوئی اخلاقی تقطیب یہ ادراکات مسلمانوں اور نغیروں کے درمیان عالمی سطح پرایک پڑھی ہوئی اخلاقی تقطیب

کے امکان کا خیال ظاہر کرتے ہیں۔ بہت ہے مسلمانوں کے نزدیک بید یقین اُس شہادت پر ہنی ہے جو وہ اپنے اردگرد دیکھتے ہیں۔ جبیبا کہ باب سوم میں بیان کیا گیا کہ سلم ممالک میں فرہبی نیکوکاری میں قابلِ مشاہدہ اضافہ ہور ہا ہے۔ وہ اس شہادت کو بھی دیکھتے ہیں، جبیبا کہ مغربی ممالک کی مقبولِ عام ثقافتوں میں ظاہر ہوتی ہے، کہ فرہبی نیکوکاری کم ہور ہی ہے اور سیکولرسازی بڑھر ہی ہے۔ تاہم جو چیز مقبولِ عام ثقافت ظاہر کرنے میں ناکام رہتی ہے وہ بیہ کہ مغربی ممالک میں فرہبی نیکوکاری میں کی ہمراہی ساجی اخلاقیات کے ساتھ ہوئی ہے، جو اجتماعی ساجی ممالک میں فرہبی نیکوکاری میں کی کی ہمراہی ساجی اخلاقیات کے ساتھ ہوئی ہے، جو اجتماعی ساجی بہود اور مساوی شہریت کے بارے میں عوامی ذمہداری پر زوردیتی ہے۔

تاہم اس حقیقت سے قطع نظر کہ آیا مغربی ممالک کی نہ ہی اور اخلاقی زندگی کے بارے میں اور ای آپ کے بارے میں اور اکات صحیح ہیں یانہیں، بڑھتی ہوئی اخلاقی تقطیب کا ادر اک مغربی ممالک اور مسلم دُنیا کے درمیان بہتر سیاسی تعلقات کو پروان چڑھانے میں کوئی اچھی پیش مغربی ممالک اور مسلم دُنیا کے درمیان بہتر سیاسی تعلقات کو پروان چڑھانے میں اور اکات تخیینہ ذات کے خیال سے مبالغہ آمیز ہوسکتے ہیں، بہت سے مسلمانوں کے بیادراکات کہ زیادہ تر مغربی ممالک خلاف اسلام ہیں بھی مبالغہ آمیز ہوسکتے ہیں اس ساری تفکیل میں مسلمانوں کا اپنی ندہبی برتری کا تھو راضافی طور پراپی مادی غربت کا تصور غالبًا پھے کرداراداکر تا ہے۔خواہ اسلام اور مغرب کے بارے میں مسلمانوں کے نظریات مبالغہ آمیز ہوں یا نہ بین تاکہ و ایک ایک سے جو سلم کوئی اور دوسرے ندا ہب اور ثقافوں کے درمیان بہتر افہام و تھہیم میں دلچیبی رکھتے ہیں تاکہ دہ اکیسویں صدی میں انسانیت کیلئے ایک ہم آہنگ مستقبل کو پروان چڑھا سکیں۔

### إب12

# تتميه: اسلامي حسيت سيسوال وجواب

اس کتاب میں پیش کی گئ تحقیق کامقصد، جائزے کی تحقیق کے ذریعے مسلم اجتماعی حسیت کاایک عمرانیاتی استفسارتھا۔ یعنی ایک طرح کی معانی کی لائبر ریں۔ اس نقطر ُ نظر کی عام کمزوریوں کا ذکر اور اُن پر بحث باب اوّل میں ہی کردیئے گئے تھے۔ بیاضتمامی باب مسلم وُنیا میں حال اور مستقبل کی ذہبی، سیاسی اور سماجی پیشرفتوں کے اہم عمرانیاتی مفاہیم کے ساتھ چندہ نتائج کونمایاں کرے گا۔

جیسا کہ گزشتہ ابواب میں روشی ڈالی گئی، اسلامی حسیت....اسلامی شخص، عقائد اور نہر بہت کے اظہارات .... ایک کثر الحجتی مظہر ہے جن کی گہر طور پر تشکیل اُن تعیراتی طقوں نے کی ہے، جو مقد سمتون کے معانی کوسیاق وسیاق میں رکھنے کیلئے اُنھر تے ہیں۔ یہ صفح وجودی حالات کی تشریحات کو پروان چڑھاتے ہیں تاکہ وہ گروپ کی اخلاقی بنیادوں کو مضبوط کر سکیں۔ یہ مضبوط کر سکیں۔ یہ منازی متون کا کام دیتی ہے۔ ہم عصر اسلامی حسیت ... سلفاہرم .... کی کا اشاریہ بنانے کیلئے بنیادی متون کا کام دیتی ہے۔ ہم عصر اسلامی حسیت ... سلفاہرم ..... کی کا اشاریہ بنانے کیلئے بنیادی متون کا کام دیتی ہے۔ ہم عصر اسلامی حسیت ... سلفاہرم .... کی کا اشاریہ بنانے کیلئے بنیادی متون کی خود کفالت میں گہرایقین، فضی تعیرات ،ایک گروہی بالا دستی کا حال اور پُر تفاخر وہنی رویہ، زن بیزاری کے رویوں کی نفوذ پذیری، اور جدیدور نیا کی عدم تعیین کے بارے میں مخالفانہ رویہ سلفابرم پچھلی تین صدیوں کے دوران مسلمان کی اکثریت کے تاریخی تجربے کی پیداوار ہے۔ خصوصی طور پراس کا کھوج سامراجیت، جدیدیت، عالمگیریت کے تاریخی تجربے کی پیداوار ہے۔خصوصی طور پراس کا کھوج سامراجیت، جدیدیت، عالمگیریت کے چیلنجوں، اوراسلامی دنیا میں ایک تو کی مصوبے کی عمومی ناکامی میں لگایا جاسک ہو تی کے احساس کی تلافی ساتی ، عسکری اور تکنیکی پسماندگی سے پیدا ہونے والے بیگا تی اور بے توتی کے احساس کی تلافی کرتا ہے .... انتہا پیندی کے احساس کی تلافی کرتا ہے .... انتہا پیندی کے اسیق حالت یا تائی کے ک

القطل (2003) سَلَفَا يَرْمُ كُوا يَكِ السِي عَالَبِ نَظَرِي يَ عَطُور بِرِد يَعِصَة بَيْن، جَوْمُ عَلَمَانُون كُو بَيْنُ فَعَالَ، اكثر اندروني كُمُّلُ بَقَيْم اور مسلم آزارى اور اخلاقى لا بروائى كى طرف لے جانے والا ہے۔ وہ مسلمانوں كى طرف ہے اس اخلاقى لا برائى كو جھنگ دينے كى صلاحيت كے بارے بيں مايوں ہے۔ جس چيز كى ضرورت ہے وہ ايبا بينى عبد وفادارى اور فعاليت پيندى ہے جو اسلاى اور ثے كا احترام كرے، اسے سَلَفايرم سے قوت يافتہ اسلامى انتها پيندى كا مقابلہ كرنے بيں استعال كرے۔ الفضل بجاطور پر يہ واضح كرتا ہے كہ سَلَفا برم كى فعال طور پر نثو ونما اور جمايت سعودى عرب كى طرف سے كى جاتى ہے، اور جب تك اسسعودى مالى اور نظرياتى الداد ملتى رہ كى يہ نيدى ہے کا ایک طرف ہے كی جو الله كى این الاقوامى تو بنى الداد ملتى اور بر ہے گا۔ اس كا ايك طرف ته يہ بوسكا ہے كہ مكہ اور مدينہ كے اسلامى مقدس شہروں پر اخلاقى اور بڑے گا۔ اس كا ايك طرف ته يہ بوسكا ہے كہ مكہ اور مدينہ كے اسلامى مقدس شہروں پر اخلاقى اور فرجى اختيار كو ان سے چير سعودى رياست كے سياسى اور فرجى اختيار كو ان سے حير الله عن بنا كر ان كے كنٹرول اور انظام كو بين الاقوامى تو بلى بين عيں دے ديا جائے۔ يہ چيز سعودى رياست كے سياسى اور جب يہ واقع ہوگا تو بہت مكن طور پر يہ مسلم دُنيا بيس برا ہے فہ بي اور اس معاطے پر د كھئے بنياد يں مہيا كرتے بيں سائى انقلابات كے بعد ہوگا۔ يہ حالات لازى طور پر قوطيت پندى كيكے بنياد يں مہيا كرتے بيں سائى انقلابات كے بعد ہوگا۔ يہ حالات لازى طور پر قوطيت پندى كيكے بنياد يں مہيا كرتے بيں سائى انقلابات كے بعد ہوگا۔ يہ حالات لازى طور پر قوطيت پندى كيكے بنياد يں مہيا كرتے بيں انقلابات كے بعد ہوگا۔ يہ حالات لازى طور پر قوطيت پندى كيكے بنياد يں مہيا كرتے بيں رياس معاطے پر د كيكھ بيٹرن 2000)

تاہم گزشتہ ابواب میں خاص طور پر باب 2 میں پیش کئے گئے نتائج مختاط رجائیت پہندی

کیلئے اشارات مہیا کرتے ہیں۔الفضل کے موقف کے عمومی مرکزی کلتے کی جایت کرنے کے

باوجود، شہادت بینظاہر کرتی ہے کہ سکفا پر مسلم وُنیا میں یکسال طور پر تقسیم شدہ نہیں ہے۔اس کی

نفوذ پذیری اور اثر میں مسلم ممالک کے تاریخی حالات اور تجربات واسطہ بنتے ہیں۔ بیشی

انڈونیشیا، ملائشیا، پاکستان اور مصر کے جواب دہندگان کے ہال مضبوط ترین ہے لیکن شیعہ ایران،

سیکولر ترکی اور خاص طور پر قزاقستان میں جو بیسویں صدی کے زیادہ ترجے میں کمیونزم کے زیر

صومت رہا، نسبتا کمزور ہے۔ یہ چیز اس مطالع کے دلائل میں سے سکفا پرم کی ترقی میں بڑے

ساجی عوامل کے کردار کے بارے میں ایک دلیل کو مضبوط کرتی ہے۔ جب بیساجی عوامل ساجی اور

سیاسی، یاارتقائی تبدیلی کے اثر سے متاثر ہوں گے تو سکفا پسٹ حسیت کی پھے بنیادیں منہدم

موحا کیں گی۔

رجائیت پندی کیلئے مزید بنیادی ہیں ہیں ہیں۔ نتائے ہی ہیں۔ اس مطالع ہیں جائزہ گئے گئے تعلیم بھی اسلامی حسیت میں حائل ہونے کا رُجمان رکھتی ہیں۔ اس مطالع میں جائزہ گئے جواب دہندگان اور ہائی سکول کے طلبہ نے محض کمزور جواب دہندگان اور ہائی سکول کے طلبہ نے محض کمزور سکفا پسٹ حسیت کا اظہار کیا۔ اگر چہ بید ملائشیا، پاکتان اور مصر میں تمام جواب دہندگان کے ہاں بہت مضبوط تھی لیکن دوسر سے ملکوں میں صورت بینہیں تھی۔ انڈونیشیا میں سکفا بزم کے ساتھ مضبوط وابستگی عمر کے ساتھ العکس طور پر بنسلک ہے۔ اسے ایرانی اور قزاق خواتین کی طرف سے مستر دکیا گیا اور ترکی میں بنعلیمی معیار سے براہ راست اور قزاقتان میں بالعکس طور پر باہمی طالت کا متیجہ ہیں جن میں سے پچھ مختلف مما لک کے ساتھ منفر وہیں۔ آدمی بیاستدلال کرسکتا ہے کہ وہ اسلامی دینیا سے کی ایک طرح کی جمہوریت سازی کی علامت ہیں۔ اگر بیر بر ججا بی جاری رہے ہیں تو ایسا بھین کرنے کی اچھی بنیا دیں موجود ہیں کہ منفر وہیں۔ اگر بیر بر ججا دی جواری رہے ہیں تو ایسا بھین کرنے کی اچھی بنیا دیں موجود ہیں کہ مذہبی برسی کے کھلے اور متنوع نمونوں کی طرف لے جائے گی ، اس طرح سلفا بزم کی سیاوت کا خاتمہ ہوجائے گا۔

اس بات کا بھی ذکر کیا گیا ہے کہ شہری معاشرے کے نصب العین .....ایی اداراتی اور نظریاتی تکثیریت جوریاست کے مرکزی اداروں کو معاشرے میں قوت اور سچائی پر اجارہ داری قائم کرنے سے روئی ہے ..... مسلم آبادیوں کے تمام حصوں میں جمایت حاصل کر رہی ہیں۔ باب 10 میں پیش کی گئی شہادت بین طاہر کرتی ہے کہ شہری معاشرے کے سیائی نصب العین مسلم اور مغربی ممالک میں کیساں تائید حاصل کرتے ہیں لین ساجی اقدار میں مختلف ہیں۔ مسلم معاشروں کے مغربی اور مسلم تجزید کا راکش بید کی معاشرے کیا جوالے کے مغربی اور مسلم تجزید کا راکش بید دکھنے میں ناکا مرہتے ہیں کہ اسلامی نظریے میں بنیاور کھنے والے نصب العین اور ادارے ، ہم عصر مسلم ممالک میں شہری معاشرے کیلئے جگہ بنانے کے لئے اور اسے وسیع کرنے کیلئے کام کررہی ہیں۔ مثال کے طور پر شہری معاشرے کی تح کیس انڈو نیشیا، ملاکشیا، پاکستان ،ایران اور ترکی میں سیاسی اور جمہوری اصلاحات کیلئے ہراول دستے کا کام کررہی ہیں۔ پیاکستان ،ایران جیسے ملک میں ،جس نے صنف ،عمراور تعلیمی معیارات سب پر حاوی سکفا بسٹ حسیت کی نفوذ پذیری کا مظاہرہ کیا، سکفابرم کے کچھ بنیادی پہلوؤں کی ،مثلاً حدود اور دو سرے اسلامی قوانین کی مخالفت بر حتی جارہی ہے۔ جون 2006 میں ، اسلامی نظریاتی کونسل نے ، جو اسلامی قوانین کی مخالفت بر حتی ہی کواسلامیا نے کے بارے میں ، تا کہ انہیں شریعت اور قرآنی یا کتان کے تمین کے تحت ملکی قوانین کواسلامیا نے کے بارے میں ، تا کہ انہیں شریعت اور قرآنی

احکامات کے مطابق ڈھالا جاسکے مشورہ دینے کا مجاز ادارہ ہے، یہ سفارش کی ہے کہ ریاست کو حدود اور اسلامی قوانین کو خطر سے سے تحریر کرنا چاہئے اور اُنہیں پاکتان پینل کوڈ اور کریمنل پروسیجر کوڈ کا حصہ بنانا چاہیے۔ اُس نے یہ اعتراف کیا کہ ان قوانین کو بڑے پیانے پر غلط طور پر استعال کیا جا اور وہ پچھلے ہیں سال میں پاکتان ہیومن رائٹس کمشن اور شہری معاشرے کی تنظیموں کی طرف سے ایک شدید مہم کے نتیج میں یہ سفارشات کرنے پر مجبور ہوا ہے یہ پیشرفتیں، اسلامی سیاسی ہیئت حاکمہ کے گی گوشوں کی طرف سے شدید مزاحمت کے باوجود، وجود میں آرہی میں۔ (مبضور کی 2006)

پاکستان میں ان پیشرفتوں کا ایک اہم متبجہ ممکنہ طور پر یہ ہوگا کہ ریاست، نہ ہمی تنوع کی حقیقت کو تشکیم کرنے ہے، کسی ایک مخصوص گروپ یا فدہمی فرقے کو، مقدس کتب کی اُن کی تعبیرات کولا گوکر کے، مراعات دین ہوئی نہیں دیکھی جائے گی۔ یہ چیز اس بات کو تسلیم کرنے کی طرف لے جاسکتی ہے کہ سلم ہونے کی حثیت کو مراعات دینا، شہریت کے حقوق کو تباہ کرنے پر منتج ہوگا۔ کفر گوئی، بدعت، اور کفر جیسے اسلامی قوانین کی خلاف ورزی سے اُن قومی فوجداری قوانین ہوگا۔ کفر گوئی، بدعت، متعلق ہیں، کے تحت نمٹا جاسکتا ہے جو عوامی نظم کو خراب کرنے اور اس سے ملتے جلتے قوانین سے متعلق ہیں، جن کا مقصد ملک میں نظم وضبط کو قائم رکھنا اور مضبوط بنانا ہے۔ اس طرح کی پیشرفتیں ناگر برطور پر بسکفا پڑم جیسے ذہبی نظریات کے سیادتی مقام کے زوال کی طرف لے جا سیس گی۔

سیمطالعداس پربھی روشی ڈالتا ہے کہ رحم، ہدردی اور خیرات کے مسلم آورش، سکفا بست حسیت کے ساتھ ساتھ زندہ ہیں۔ پوری دنیا میں مسلمان مذہبی تھم کے تحت سخاوت کرتے ہوئے اربوں ڈالر، ساجی اور معاشی ناہموار یوں کو کم کرنے اور ایک مضبوط اُمّہ..... اہل ایمان کا معاشرہ ..... نتمیر کرنے کی غرض سے عطیہ کرنے کیلئے، دیتے ہیں ..... زکو قبیلے اداروں کے ذریعے بنی تیمیر کرنے کی غرض سے عطیہ کرنے کیلئے، دیتے ہیں ، جو نیز شہری معاشرے کے ذہبی تھم کے تحت سخاوت کی روایت کی علامتی اور افادیتی جہات ہیں، جو نیز شہری معاشرے کے مسلم نصب العینوں سے گندھی ہوئی ہیں۔ علامتی مافید اور اخلاقی معاشرہ یعنی اُمہ کے قیام کی آرزومند مسلم نوں کے ایک مضبوط، شفاف، منصفانہ اور اخلاقی معاشرہ یعنی اُمہ کے قیام کی آرزومند ہیں۔ افادی معانی میں، ایسا معاشرہ قائم کرنے میں ناکامی پرسیاسی ڈھانچوں پر تقید بھی مضمر ہیں۔ بیں۔ افادی معانی میں، ایسا معاشرہ قائم کرنے میں ناکامی پرسیاسی ڈھانچوں پر تقید بھی مضمر ہے۔ بالکل بنیا دی ساجی سطح پر دینے سے جو پچھ حاصل کیا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ نیکی کرنا اہم ہے، اور یہ چرچ کرنے اور اُس کی افادیت کی مسر سے سے ماور اے۔

## خُداپرستی اورترقی:

ندہیں وفاداری، ایک کیر الحجی مظہر، سلم خُد اپرسی کا ایک جزولا ینفک ہے۔خداپرسی سے متعلقہ شہادت بی ظاہر کرتی ہے کہ سلم مما لک ایک فرہی نشاق خانیہ میں سے گزرر ہے ہیں اور بید کہ خداپرسی ساجی طور پر تغییر کی گئی ہے اور اس کی نوعیت اور شد تہ تمام مما لک میں مختلف ہے۔ ان تنوعات کو وسیع طور پر خُداپرسی کی دواقسام میں گرفت میں لیاجاسکتا ہے بیعی روایتی اور غیرروایتی ۔جسیا کہ آدمی تو قع کرتا ہے روایتی خُداپرسی کی خصوصیات نظریاتی کرٹوپن، رسم پرسی پر زور، دینداری، ہے اور اس کی بنیادیں مقدس کتب کے روایتی مطالعات میں ہیں۔ غیرروایتی قسم کی خصوصیات، نظریاتی کرٹرین کا نہ ہونا، رسم پرسی پرزور نہ ہونا، اور نسلیت اور ثقافتی ورثے پرزیادہ ور ہیں۔ انڈونیشیا، ملائشیا، پاکستان، مصر، ترکی اور ایران میں جواب دہندوں کی اکثریت اور قول کی قراقوں کی اکثریت اور باتی چھرمما لک میں جواب دہندگان کی اقلیت کی خصوصیت ہے۔ مسلم مما لک میں اکثریت اور باتی چھرمما لک میں جواب دہندگان کی اقلیت کی خصوصیت ہے۔ مسلم مما لک میں کشوات کو مساوی سیاسی، ساجی اور ثقافتی جگرہیں فراہم کرنے سے متعلق ہوگا۔

 ہندوستان سے بھی کم تھی۔ تمام عرب ممالک کی پیداوارگل کا0.55 فیصد تھی اس کے مقابلے میں اسرائیل کی پیداوار 80.89 تھی۔ یہ بات بہت ہی ناممکن ہے کہ بیصورت حال حالیہ سالوں میں تبدیل ہوئی ہو۔

اس صورتِ حال کی توجیہہ کرنے والی ایک وجہ وہ قلیل وسائل ہیں جو سلم ممالک کی طرف سے تحقیق اور ترقی کیلیے مختص کئے جاتے ہیں۔ او سطاً مسلمان ممالک جی ڈی پی کا 0.45% فیصد تحقیق کی ترقی پر صرف کرتے ہیں۔ اوای ہی ڈی ممالک کی متقابل رقم 2.30 فیصد ہے۔ یہ حالات اُس سامراج کا ایک ورشہ ہیں، جو پچھلی دوصد یوں کے دوران مسلم ممالک نے طویل عرصوں تک برداشت کیا، جس کے دوران اُنہوں نے نسلی اور معاشی استحصال کی پچھ الیم برتر زیادتیاں برداشت کیں جنہوں نے اُن کی ترقی کوروک دیا۔ لیکن اُن کے موجودہ مصائب کے بہت سے برداشت کیں جنہوں نے اُن کی ترقی کوروک دیا۔ لیکن اُن کے موجودہ مصائب کے بہت سے بساب کو موجودہ ثقافتی اور سیاسی رسوم ورواج سے بھی منسوب کیا جاسکتا ہے۔ دوسرے ممالک جسیسا کہ کوریا، تا تیوان، سنگا پور اور ہندوستان نے سائنسی اور ٹیکنالوجی کے میدان میں قابل ذکر اقد امات اُٹھائے ہیں اوراب وہ بردی اُٹھرتی ہوئی معیشتوں میں سے ہیں۔

مودودی اور قطب جیسے اسلامی علما کی اس مخصے کی اپنی تشریح ہے۔ اُن کی رائے ہے کہ تنکیکی اور معاشی پسماندگی کی اصل وجو ہات مسلم عوام کی طرف سے اُ بجر نے والی کمز وراور بناوٹی فہ بہی و فاداری اور طبقہ خواص کا بے خُد اسیکور تعلیم کا سامنا ہے، جس نے اُنہیں اسلامی اندازِ فکر سے روک رکھاتھا، وہ بیاستدلال کرتے ہیں کہ اس سامنے کا ایک اور نتیجہ مسلمانوں کے ہاں ایک نفوذ پذیر اشباہ و ات کا احساس ہے جوان کے ذہبی تشخص اور کردار کیلئے خطرہ بن رہا ہے اور جوابا اُن کی تخلیقی سرگرمیوں کو متاثر کر رہا ہے۔ بہت سے عام مسلمان خود بھی ان خیالات کو اپناتے ہوئے حصوس ہوتے ہیں۔ بہت ہی کم اسلامی وانشوروں نے ان مسائل کے ساتھ تنقیدی طور پر عمین نظر اختیار کرکے اسلام کو نقصان پہنچائے گا الزام لگا دیا جا تا ہے۔ ایسے جائز ہے، ان مسائل میں سی بھی تنقیدی کی کوشش کی ہے اور ایسے دانشور جو ایسا کرتے ہیں اُن پر ان مسائل کے سلسلے میں مغرب کا مائن میں سی بھی تنقیدی دلیے بائز ہے، ان مسائل میں سی بھی تنقیدی دلیے بائز ہے، ان

اس تحقیق پرکام کرنے کے دوران، مجھے مسلمان ممالک میں بہت می یو نیورسٹیوں میں ا جانے کا موقع ملاتے کی شہادت کے وزن اور میرے ملی میدان میں مشاہدات نے مجھے اس نتیج کی طرف مائل کیا کہ مسلمان ممالک میں مضبوط روایتی خُد ایریتی اسلام کی سَلَفابسٹ خود تیار کردہ تصویر کوتقویت بخش رہی ہے۔ یہ ایک طرح کی ثقافتی مشروطیت پیدا کررہی ہے، جوعقلی اور معروضی علم کی پیروی کیلئے معاون نہیں ہے اُس نظریاتی ضا بطے کی وجہ سے جوروایتی خدا پرسی کی طرف سے لا گوکیا جاتا ہے۔ مجھے اس خلتے کی وضاحت پیچھے جا کر محدار کون (1994) کی طرف سے تجویز کردہ خیال کی تین اقسام لیتی 'سوچنے کے قابل' 'سوچنے کے نا قابل' اور' نہ سوچا گیا' کا حوالہ دے کر کرنے دیجئے۔ سکفا بسٹ حسیت سے اُ بھرنے والے ثقافتی حالات مسلم عوام اور بہت سے دانشوروں کو صرف 'سوچنے کے قابل' اور' سوچنے کے نا قابل' کے مفہوم میں سوچنے پر اُکساتے ہیں، اور' نہ سوچا گیا' کی طرف لے جانے والے ادرا کاتی طریقہ ہائے کارکی حوصلہ تھئی کرتے ہیں۔

اس کی کچھ شہادت، جدول 1 میں پیش کئے گئے ایسے سوالات سے مضبوط اتفاق رائے سے اخذ کی جاستی ہے، جیسا کہ: '' قرآن اور سُنہ تمام اہم مذہبی اور اخلاقی سچائیوں کا احاطہ کرتی ہیں جن کی ضرورت تمام بنی نوع انسان کو، اب سے لے کر اختتام وقت تک ہے، اور قرآن وسنة حال اور مستقبل کے معاشروں کی ضروریات کو پورا کرنے کیلئے مکمل طور پرخود کفیل ہے۔'ہم عصر اسلامی معاشروں کا ایک اور بہت نمایاں پہلو، عالمی معیار کی عوامی یو نیورسٹیوں کا قریب قریب ناپید ہونا ہے۔ سرکاری خرج پر چلنے والی یو نیورسٹیوں کی حالت بین الاقوامی معیارات سے قریب ناپید ہونا ہے۔سرکاری خرج پر چلنے والی یو نیورسٹیوں کی حالت بین الاقوامی معیارات سے میں کوئی جواز نہیں ہوسکتی جواطلاعات کے مطابق صرف اپنی تیل کی برآ مدات سے 500 ملین نیورسٹیوں میں قالم روز انہ کمار ہے ہیں۔ تاہم ایک حوصلہ افز اعلامت بیہ ہے کہ جیسے ہی سرکاری سیکٹر کی یو نیورسٹیوں میں تعلیمی اور از نظامی حالات زوال پذیر ہوئے ہیں، پرائیویٹ کیکٹر نے خوب و سائل یو نیورسٹیوں میں قبورسٹی اس کر جواب دیا ہے۔مثال کے طور پر پاکستان میں آغاخان یو نیورسٹی اس کر بھان کی بین میں پبلکنٹ یو نیورسٹی اس کر بیش مین کوئقریبا ناممکن اور لا ہور یو نیورسٹی اس کر بھان میں فیسوں کا ڈھانچہ عام طلبا کی اُن تک رسائی کوئقریبا ناممکن مثالیں ہیں، کیکن ایس کوئقریبا ناممکن میاد بتا ہے۔

اس وقت مسلم مما لک میں جاری ایسے حالات کو'نہ سوچا گیا' کی اقلیم کو پھلنے پھولنے سے روکتے ہیں۔ روکتے ہیں، غالبًا سائنس اور شیکنالوجی کی ترقی میں سب سے اہم رُکاوٹوں کی تشکیل کرتے ہیں۔ غیر مسلموں کی طرح مسلمانوں سے بھی ایسے جدید مسائل سے نمٹنے اور اُنہیں حل کرنے کا تقاضا

کیاجائے گا جیسا کہ عالمی حدّت ما حولیاتی ٹوٹ پھوٹ، قانون کی حکمرانی، حقوقِ انسانی اورائیمی ٹیکنالوجی۔ان اوران جیسے دوسر ہے مسائل کی مناسب تفہیم اوران کاحل ایک مشتر کہ افہام تفہیم کا تقاضا کرے گا جوعلم کے تمام میدانوں میں عقلی سائنڈیفک علم پر بہنی ہو۔اسے حاصل کرنے کیلئے مسلم معاشروں کوایک ایسے صحت مندشہری معاشرے کے وجود کی ضرورت ہوگی، جوالیے معاشری اداروں کے قالب کے اندر کام کریں، جواضا فی خود مختاری سے کام کریں اور سیادتی ثقافتی، فرہبی اور زیادہ اہم طور پر سیاسی اثرات سے آزاد ہوں۔ جیسا کہ میں نے اوپر اشارہ کیا ہے ایسے اشارات موجود ہیں کہ مسلمان ممالک میں سے بیشرفتیں کامیابی اور رفتار کے مختلف درجات میں واقع ہور ہی ہیں۔لیک اندسوچا گیا'کی اقلیم پھلنا پھولنا شروع ہو، بہت پچھوا تعجم مواقع مور درہ ہے۔

## اسلام اورخوا تين:

اسلام نے خواتین کی حیثیت اور مقام کو بہتر بنانے کیلئے وسیع دائرے کے تصورات متعارف کروائے قرآنی احکامات نے واضح طور پرایسے رسوم وعقائدگی اصلاحات کا مطالبہ کیا جو عورتوں کے مقام کو بُری طرح متاثر کرتے تھے اوراس نے عورتوں کو ایک مکمل شخصیت عطاکر نے کی کوشش کی ۔اسلامی علمائے ہاں اس بات پر عمومی اتفاق ہے کہ عورتوں اور بچوں کے مقام میں بہتری اورائس کی حفاظت حضرت مجمد کے ساجی منصوبے میں ایک اہم قدم تھا۔ لیکن اسلامی متون کی منتخب اور بعض اوقات شعوری طور پراپ مقصد کی تعبیرات نے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ حضرت کی منتخب اور بعض اوقات شعوری طور پراپ مقصد کی تعبیرات نے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ حضرت محمد اکی بہلوؤں کو ناکام بنایا ہے۔ باب 2 اور زیادہ خصوصی طور پر باب 7 میں پیش کی شہادت نے ایسے خیالات کا انکشاف کیا ہے کہ عورت کی آزادی وخود مختاری معاشرے اور غاندان کے عام وظائف کی ادا کیگی کیلئے ایک مسئلہ پیدا کرتی ہے، جو جواب د ہندگان کے ہاں وسیع پیانے پر اختیار کئے تھے۔ بہت سے مسلم ممالک مردوں کی مزاحمت پر قابو پانے اور ایسے تو اندوں کو مردوں کا محکوم بناتی ہیں۔ مجموعی طور پر اس میدان میں ترقی بہت سے مسلمان ممالک میں محمد کی تورتوں کو مردوں کا محکوم بناتی ہیں۔ مجموعی طور پر اس میدان میں ترقی بہت سے مسلمان ممالک میں مکمل شہری حقوق سے محروم چلی آر دبی ہیں۔

پدرسری نظام، پردہ، عورتوں کی ساجی علیحدگی اور روایتی مسلم خُدا پرسی کے بارے میں رویوں کے درمیان ایک منتخب مشابہت محسوس ہوتی ہے۔ زیادہ سلفابسٹ حسیت والے ملکوں میں

رہنے والے مردمکنہ طور پرالیے رویے رکھتے ہیں جو پدرسری نظام، پردے اورعورتوں کی علیحدگی کی تائید کرتے ہیں۔ پدرسری نظام اور پردے کی جمایت کرنے والے رویة اس کی شد ت، غالب طور پرشنی مما لک میں، بمقابلہ شیعہ ایران اور سیکولر ترکی اور قز اقستان کے زیادہ مضبوط محسوں ہوتی ہے۔ ایک مرتبہ پھریہ چیز ایسے رویوں کی تشکیل میں بڑے ہا جی، سیاسی اور ثقافی عوامل کے اثرکی طرف اشارہ کرتی ہے، انڈونیشیا، ملائشیا، پاکستان ایران اور مصر جیسے مما لک میں مضبوط پدرسری رویة ان کا غلبہ اس حقیقت کی وجہ سے ہوسکتا ہے کہ مرد، عورتوں کی شہریت کے معیار کے بہتر ہونے کے مقصد کے پیشِ نظر پالیسیوں کے نتیج میں اپنے غالب مقام کو کھونے کے خوف کا شکار ہیں۔ ان مما لک میں مضبوط اسلامی بنیاد پرست تحریکوں کا ربحان بھی ہے، جو غالب طور پر مردوں کی تحریکیں ہونے کا گربحان رکھتی ہیں۔ اس تناظر سے دیکھتے ہوئے ان تحریکوں کو بھی مردوں کے مقام کے نبیتا کھونے کی تلافی کرتے ہوئے دائی طرف سے زیادہ مزاجمت پیدا کرسکتی ہے۔ یہ پیز متناقض بالذات نظر آتی ہے کہ صنفی مساوات کے عوامی پالیدیوں کے نتیج میں ہونے والی عورتوں کی حسیت میں ترتی ، ذہبی بنیاد پرستانہ ترکیکوں کی طرف سے زیادہ مزاحمت پیدا کرسکتی ہے۔ یہ پیز متناقض بالذات نظر آتی ہے کھنٹی مساوات کے عوالے سے ترتی پندا نہ کر بھانات ایک زیادہ مضبوط سیاسی اور نظریاتی اسلام کی ترتی ایک ساتھ واقع ہور ہے ہیں۔

عورتوں کی علیحدگی، پررسری نظام اور غیرت کے نام پرتل براہِ راست یابالواسطہ طور پراسلام میں جنس کے انظام کے ساتھ منسلک ہیں۔ عیسائیت کے برعکس اسلام تجرد کی نہ اجازت دیتا ہے نہ ہی اُسے کوئی معیاری چیز بنا تا ہے۔ درحقیقت اسلام جنسی خواہش کو فطری خیال کرتا ہے اوراپنے پیروکاروں کا تھم دیتا ہے کہ وہ جنسی خواہشات سے شادی اور خاندانی و ھانچے میں رہتے ہوئے لطف اُٹھا کیں۔ صدیوں کے عمل میں، تاہم، مردعالما کی طرف سے مقدس متون کی تعبیرات نے انسانی جنس کا ایک ایسا تصور وضع کیا ہے، جو یہ قرار دیتا ہے کہ عورتیں نہ صرف جنسی اشیا ہیں بلکہ وہ جسم جنس ہیں۔ جبسیا کہ باب 7 میں تجربی شہادت سے واضح ہوتا ہے، یہ عورتیں ہی اشیا ہیں جو جنسی طور پر ہیجان انگیز ہیں اور مردول کو ورغلانے کے اہل ہیں۔ پردے اور علیحدگی کو، ہیں جو جنسی طور پر ہیجان انگیز ہیں اور مردول کو ورغلانے کے اہل ہیں۔ پردے اور علیحدگی کو، مردول کی طرف سے جنسی لغزش سے اجتناب کرنے، کیلئے ضروری سمجھا جاتا ہے۔ وہ جنسی لغزش میں دونالا ہوں کے جاتی ہے۔ وہ جنسی لغزش میں اشارہ کرتا ہے اور وہ بنیادی عقیدہ ہے جس کی طرف

علاعورتوں کی علیحدگی اور پردے ہے متعلق اسلامی قانون سازی کرنے کیلئے رجوع کرتے ہیں۔

پردہ اور پدرسری نظام کے بارے ہیں رویے مصر، پاکستان، ملائشیا، ایران اور انڈونیشیا

میں سخت ترین ہیں اور یہ وہی مما لک ہیں جہاں مردوں اورعورتوں کے درمیان شادی اورخاندان

سے باہر جنسی تعلق کے خلاف نسبتاً سخت پابندیاں ہیں۔ ترک اور قزاق معاشروں میں جہاں ایسے

رواجات کو ثقافتی طور پر پسند نہیں کیا جاتا ،کیکن جہاں عورتوں اور مردوں کے درمیان شادی سے بال

جنسی تعلق پرتھوڑی بہت سیاسی طور پر نافذ شدہ پابندیاں ہیں، پردہ اور پدرسری نظام کے بارے

میں رویے اُن سے متضاد تھے جود وسرے ممالک میں یائے گئے۔

ایک اور عامل جس کا فدکورہ بالا پراٹر ہے یہ ہے کہ مسلم معاشروں میں اداراتی ڈھانچے ایسے ہیں جوزن بیزاری کے رویوں کوفروغ دینے میں عمل انگیز کا کردار اداکرتے ہیں۔ ان اداراتی ڈھانچوں میں غالبًا سب سے زیادہ موثر سعودی عرب کاادارہ، داپر مائنٹ کونسل فارسائنگیک ریسرچ ایٹر لیگل او پی نینز (سی آرابل او) ہے۔ اس ادارے کوسعودی ریاست کی فارسائنگیک ریسرچ ایٹر لیگل او پی نینز (سی آرابل او) ہے۔ اس ادارے کوسعودی ریاست کی طرف سے ایسی قانون کی بنیاد کا کام سونیا گیا ہے جو ریاستی قانون کی بنیاد کا کام ویتی ہیں اور دوسرے ملکوں کے قانونی ضابطوں کو بھی متاثر کرتی ہیں۔ سی آرابل اونے مسلم معاشروں میں عورتوں کی حقیدے میں موجود ہے وہ یہ ہے کہ پردسری رواجات، اور عورتوں کی علیحدگی فتنہ کے عقیدے سے وابستہ ہیں۔

اس فتوی میں عورتوں کو ورغلام نے کے ایک جسے کے طور پر پیش کیا گیا ہے۔ بجائے اپنی نگاہ کو عورتوں کی جسمانی خصوصیات سے دور ہٹانے کے وہ اپنی نگاہ کو وارفگی کے ساتھ عورتوں کی طرف موڑتے ہیں اور انہیں محض جسمانی اشیا سجھتے ہیں جومردوں کے استعمال کی اشیا ہیں۔ ایسا کرنے سے ہی آرایل او کے بیہ قانون ساز حیا کی بجائے بے حیائی کے معیاروں کو پروان چڑھاتے ہیں۔ فتنہ کی روایات کسی تج بی حقیقت کو بیان نہیں کرتیں بلکہ ایک معیاراتی اصول کو بیان کرتی ہیں کہ عورتیں خطرناک ہیں اور اس اصول کی تج بی صحت کے قطع نظر اس کو تسلیم کیا جانا جا ہے یہ عورتیں خطرناک ہیں اور اس اصول کی تج بی صحت کے قطع نظر اس کو تسلیم کیا جانا ہی ہے مقدس متون کی تاریخی تعبیرات کے ساتھ مل کر یہ ہم عصر ادار نے مسلم معاشروں میں عورتوں کے مقام کر دار اور حیثیت کے بارے میں مسلم حیت گرے طور پر متاثر کرتے ہیں۔

### ندهب اور سیاست:

عیسائیت کی طرح اسلام بھی ایسے فکری اور مذہبی وسائل رکھتا ہے جوسیاسی نظاموں کا ایک وسیع میدان رکھتے ہیں، جو باوشاہت، آمریت، سوشلزم، مذہبی حکومت اور جمہوریت تک کا احاطہ کرتے ہیں۔ اس مطالعے کا ایک وجدان مخالف نتیجہ بیتھا کہ مذہبی اداروں پراعتاد کی سطوح ہسلم معاشروں کی اداراتی اشکال کے مطابق قابل لحاظ طور پر تبدیل ہوتی ہیں۔ ایسے معاشروں میں جہاں مذہب اور سیاست یجان ہوتے ہیں وہاں مذہبی ادارے عوامی اعتاد اور اثر کھونے اور نتیج سیاسی جواز کھونے کا رُجان رکھتے ہیں بمقابلہ اُن معاشروں کے جہاں وہ علیحدہ علیحدہ اپنا مقام معاشرتی دوارے اس کی وجہ ان کرداروں کے ساتھ مسلک معلوم ہوتی ہے جو جدید معاشروں میں معاشرتی ادارے اداکرتے ہیں۔ لوہ مین کے نمونے کے مطابق معاشرتی ادارے وائی اداراداکرتے ہیں (دیکھئے باب5) نہ ہی ادارے وائی اعتاد اور اثر اُس وقت ماصل کرتے ہیں جب وہ اپنی کا کردار مستعدی سے اور موثر طور پر ادا کریں۔ وہ ایسا کرنے کے قابل اُس وقت ہوتے ہیں جب وہ ریاست اور دوسرے اداراتی ذیلی نظاموں کی مناسبت سے خود مختار ہوں۔ اگروہ خود مختار نہیں ہیں تو وہ اپنے کردار کوموثر طور پر روبہ مناسبی مناسبت سے خود مختار ہوں۔ اگروہ خود مختار نہیں ہیں تو وہ اپنے کردار کوموثر طور پر روبہ مناسبیں مناسبت سے خود مختار ہوں۔ اگروہ خود مختار نہیں ہیں تو وہ اپنے کردار کوموثر طور پر روبہ مناسبی مناسبت سے خود مختار نہیں ہیں تو وہ اپنے کردار کوموثر طور پر روبہ مناسبیں مناسبت سے خود مختار نہیں

اس نتیج کے مسلم معاشروں میں ریاست کی اداراتی تشکیلات کیلئے متعدد اہم مفاہیم ہیں۔ جب کوئی اسلامی ریاست، بعنی الیی ریاست جس میں فدہب اور سیاست مجتمع ہوں، عوام کے ذہن میں اعتاد فلہذا سیاسی جواز کھودیتی ہے، تو بیا اسلامی اداروں پر اعتاد کی کی کا سبب بنتی ہے۔ دوسری چیزوں کے ساتھ ساتھ سیشہری معاشرے کے تانے بانے کوشد بید طور پر کمزور کر سکتی ہے۔ ایک اسلامی ریاست کا قیام چا ہنے والے مسلم فدہبی طبقہ خواص کیلئے اس متیج کا پیغام ہیہ ہو۔ ایک اسلامی ریاست ہوسکتا ہے اسلامی اداروں اور فدہبی طبقہ خواص کے بہترین مفادیس نہوں کہ ایک اسلامی ریاست ہوسکتا ہے اسلامی اداروں اور فدہبی طبقہ خواص کے بہترین مفادیس نہوری کہ ایک اسلامی ریاست ہو گائی اور فدہبی کردار کو پروان چڑھانے کیلئے کے اندر فدہب کے قبیری ساجی، ثقافتی، سیاسی، اخلاقی اور فدہبی کردار کو پروان چڑھانے کیلئے رجس کی آرز و اسلام پیند تحریکیں رکھتی ہیں)، بیہ بات عقائدانہ ہوگی کہ فدہب کے خطوط بنے سے ریاست سے علیحدہ رکھا جائے اور اس طرح آئیس سیاسی سرزمین کے خطرے کے خطوط بنے سے ریاست سے علیحدہ رکھا جائے اور اس طرح آئیس سیاسی سرزمین کے خطرے کے خطوط بنے سے ریاست سے علیحدہ رکھا جائے اور اس طرح آئیس سیاسی سرزمین کے خطرے کے خطوط بنے سے روکا جائے۔

بہت سے اسلام پیندمفکرین اور مسلم معاشروں کے دوسر بے علما کے برعکس، جویہ دعویٰ کرتے ہیں کہ ریاست اور مذہب کے ادار بے اسلام میں متحد ہیں اور یہ کہ اسلام زندگی کا مکمل ضابطہ ہے، بہت سے مسلم معاشر بے اس نمو نے کے ساتھ مطابقت نہیں رکھتے تھے اور ابھی تک مطابقت نہیں رکھتے در حقیقت بہت سے مسلم معاشروں کی تعمیر ریاست اور مذہب کے علیحدہ اداروں کے ساتھ ہوئی ہے۔ دوسر لفظوں میں ایک اسلامی ریاست مسلم ساجی تشکیلات کیلئے تاریخی معیار نہیں رہی ہے۔ معیار ایک ایسا مفروق ریاست۔معاشرہ کی تشکیل تھا اور ابھی تک تاریخی معیار نہیں وہی ہے۔ معیار ایک ایسا مفروق ریاست۔معاشرہ کی تشکیل تھا اور ابھی تک ہے۔ جس میں مذہب اور سیاست علیحدہ علیحدہ علیحدہ علی گھیرتے ہیں۔ (دیکھتے باب 5) اس مطالع کے نتائج کے، ہم عصر مسلم معاشروں کے حکمر ان طبقہ خواص کی اکثریت کیلئے بھی اہم مفاہیم ہیں۔ جو کہ مفروق ساجی تشکیلات ہیں بعنی جس میں مذہب اور سیاست مجتمع نہیں ہوتے۔

یدمفاجیم ان نتائج سے اُجرتے ہیں کہ ذہبی اداروں پراعتاد کی سطح ، ریاست کے اداروں میں اعتاد کی سطح کے ساتھ براوراست وابستہ ہے: جومعلوماتی رقبل کے اثر، سے منسلک ہے۔ (جدول 3 باب 5) دوسر کے نقطوں میں، مفروق مسلم معاشروں کے حکمران طبقہ خواص کی انقلا بی سیکولرعوامی پالیسیوں کو آگے بڑھانے کی کوششیں، جواسلام کو کمزور اور غیر مشحکم کرنے کی کوشش کریں گی، اُن کے خودریاست کی اعتاد کی سطح اوراس کے سیاسی جواز کیلئے بُر بے نتائج ہوں گے۔ اس معلوماتی رقبل کے اثر، کی کچھ ڈرامائی مثالیس ایران میں پہلوی حکومت کا خاتمہ ہیں، ساتھ ہی ساتھ متعدد دوسر ہے سلم معاشروں میں سیاسی اور میں کھیونسٹ حکومت کا خاتمہ ہیں، ساتھ ہی ساتھ متعدد دوسر ہے سلم معاشروں میں سیاسی اور میں گھیوں گے۔

ان تائج میں بین الاقوامی معاشر ے کیلئے بھی کچھ پیغامات ہیں: ایسے سلم معاشروں کے مستقبل کے سیاسی اور ساجی دائروی خطوط کے نتائج کیلئے ایک بہتر فہمید سے خبردار کیاجا تا ہے، جہاں فد ہب اور ریاست ایک مسلم ریاست میں مجتمع ہوجاتے ہیں۔ اگرایسی کوئی ریاست، جہوری آئینی یا خواہ انقلابی ذریع سے ہی معرض وجود میں آتی ہے، تو ایسی ریاست کیلئے بین الاقوامی تائید آخر کارایک قسم کی مفروق ساجی تشکیل کے ارتقا کیلئے راہ ہموار کرے گی۔ اس ارتقا کی منطق یہ ہے کہ اسلامی حکمران طبقہ ہائے خواص جب اقتدار میں ہوں گے تو ممکنہ طور پر انہیں وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ساتھ استحام کو لیقنی بنانے کیلئے اور زیادہ اہم طور پر سیاسی جواز حاصل کرنے کیلئے ریاست کے ساتھ سجھوتے کرنے پڑیں گے۔ میں نے اس پیشرفت کو ایک قسم حاصل کرنے کیلئے ریاست کے ساتھ سجھوتے کرنے پڑیں گے۔ میں نے اس پیشرفت کو ایک قسم حاصل کرنے کیلئے ریاست کے ساتھ سے محسوتے کرنے پڑیں گے۔ میں نے اس پیشرفت کو ایک قسم

کی ندہب کی سیکولرسازی، کہا ہے جو اپنا اظہار،معاشرے میں ندہب کے سیاسی کردار کومحدود کرنے کا تقاضا کرکے کرتی ہے۔

اران میں ہونے والی حالیہ سیاسی پیشرفتیں اس کی ایک مثال ہیں۔ پچھلے صدارتی انتخاب نے ملاؤں کے بارے میں شدیدعوا می حقیقت بنی کا اظہار کیا کیونکہ ملاؤں پر بدعنوانی، معاشی بدانتظامی، اورسیاسی اورمعاشرتی اصلاحات کی عمومی ناکامی کے الزامات تھے۔ پیچھیقت بنی ایک غیر ملا احدی نژاد کے بطور صدر الیشن کی پشت برتھی جس نے حقیقت بنی کے احساسات کاایک جچی تُکی بے رحمی سے استحصال کیا۔ اپنی انتخابی مہم میں اس نے اکثر اوقات 16 سالہ انحطاط ' جرادر چوری، کا حوالہ دیا۔ بہت سے ایرانی جانتے تھے کہاس سے وہ اُن سولہ سالوں کا حوالہ دے ر ہا تھا جن میں آیت اللہ خمینائی 'اعلیٰ رہنما' رہے تھے اور دوملاؤں نے آٹھ آٹھ سال کیلئے صدارت سنبهالی تھی۔ بہت ہے ایرانیوں کیلئے احمدی نژاد کا بطورصدرا نتخاب ملاؤں کے استر داد کی علامت نتھی بلکہ ایک نے دور کا آغاز کرنے کی علامت تھی جوایک نے اور بہتر تعلیم یافتہ اسلامی انقلابی حفاظتی دہتے کے آغاز کا نقیب تھا۔ بیار انی ریاست کے سیاسی ارتقامیں ایک نئے دور کی نمائندگی کرتا ہے،اوراس کی نشانی ایک مختلف قتم کی معاشی ،سیاسی اوراسلامی انقلاب پیندی ہے۔آج ایران بہت سے حوالوں سے اُس سے زیادہ جمہوری ہے جتنا کہ بیشاہ کی حکومت کے دوران تھا۔اس کے انتخابی نظام میں کمروریوں کے باوجوداس کے ہاں اس کے سی بھی ہمسایہ عرب ملک کی نسبت زیادہ انتخابات ہوئے۔ آج کل ایران مغرب کے ساتھ، اپنے ایٹمی پروگرام یراورلبنانی یارٹی حزب اللہ کی حمایت کی وجہ سے مغرب کے ساتھ ایک بڑی کشکش میں اُلجھا ہوا ہے اور ذرائع ابلاغ میں بڑی منفی تنقید کا سامنا کررہا ہے۔اگر حہاسلامی انقلاب بہت حابررہا ہے خاص طور پر ایرانی عورتوں کیلئے لباس کے ضا بطے لا گوکرنے میں کیکن ایران نے عوام کو تعلیم دینے اور ضبط تولید کے سلسلے میں بڑے بڑے قدم اُٹھائے ہیں۔

غالبًا ایران کی حکومت کے مسکولر' دائر کے کواپنے اندرسمونے کی سب سے اہم شہادت، ایرانی آئین میں 1989 کی ترمیم تھی۔ جس کی منظوری ذاتی طور پر آیت اللہ خمینی نے دی۔ اس نے حکومت کو شرعی اصولوں، بشمول نماز اور روزہ جیسے بنیادی ستونوں کے، طے کرنے کیلئے بااختیار بنایا ، اگر بیمسلم قوم کے عمومی مفاد میں ہو۔ اس ترمیم نے حکومت کو یہ فیصلہ کرنے کے دور رس اختیار استیار اس ترمیم نے حکومت کو یہ فیصلہ کرنے کے دور رس اختیار استیار اس ترمیم کے کہ سلم قانون کی شقیس کب لاگوہوتی ہیں یانہیں ہوتیں۔

اس بات کے مدِنظر کہ 'اسلام کے اصول ہی قانون سازی اور حکومتی اختیارات پرحتی

آئینی پابندی ہیں، ان کا موژ تعطل حکومت اور پارلیمنٹ کو لامحدود اختیارات دے دیتا ہے۔ اس
قشم کی پیشرفت صرف ایک اسلامی ریاست میں ہی واقع ہوسکتی تھی۔ ایرانی صورتِ حال کا ایک
عام سبق یہ ہے کہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ غیر مفروق اسلامی ریاست ایک قشم کی مفروق مسلم
ساجی شکیل کی طرف ارتقا کا رُبجان رکھتی ہے۔ لہذا ایک اسلامی ریاست بھی مسلم معاشروں کے
ایسے ساجی اور سیاسی ارتقا کا ایک راستہ ہوسکتی ہے۔ جس میں فد جب اور ریاست ایک خود مختار لیکن
باہمی طور پر متعاون تعلق میں ہم زیست ہوسکتے ہیں۔
باہمی طور پر متعاون تعلق میں ہم زیست ہوسکتے ہیں۔

اُمّه کا تصورہ تاریخی اور ساتھ ہی ساتھ ہم عصر بحث مباحثے کا ایک اہم حصہ ہے۔ تاریخی تجزید کمہ کے تصورکو، اسلام اور اسلامی تہذیب کے آغاز اور ارتقا میں ایک اہم معاون عالی کے طور پر ایک اعزاز دیتا ہے۔ ہم عصر بحث مباحثے میں اُمّه کو اسلام کی سرزمینوں میں جاری ساجی معاشی اور سیاسی حالات کی تشریح کرنے کیلئے ایک تجزباتی تصور کے طور پر استعال کیا گیا ہے۔ معاشی اس مطالع میں، میں نے اُمّه پر ایک عمرانیاتی معاشرے کے طور پر توجه مرکوز کی ہے۔ موزوں تجربی اشارہ نما استعال کرتے ہوئے، میں نے اس مطالع میں جائزہ کی گئی مسلم آباد یوں میں اُمّ مصری، ایرانی، ترک، ملائی اور قراق مسلمانوں کے ہاں مختلف درجات میں اس کے وجود کی نشاندہی کرتا ہے۔

اُمّہ حسیت کے درجات میں فرق کومسلم دُنیا کی وسیع ترحقیقت نے منسوب کیا جاسکتا ہے۔ جواب سافتیاتی اور ثقافتی تکثیریت اور ساتھ ہی ساتھ شکست وریخت کی بلند سطے سے متصف ہے۔ میں نے یہ خیال ظاہر کیا ہے کہ یہ شکست وریخت اور تکثیریت وُنیا میں سافتیاتی اور ثقافتی تبدیلی کے دواعمال کا نتیجہ ہے یعنی جدیدیت اور عالمگیریت کا۔ جدیدیت کے بڑے نتائج اداراتی تفریق اور وظافی شخصیص ہیں۔ مسلم معاشروں نے بھی ان نتائج کا تجربہ ویسے ہی کیا ہے جیسا کہ دوسرے معاشروں نے کیا ہے۔ اداراتی تفریق کا ایک بڑا نتیجہ اُن مختلف اداروں کے جیسا کہ دوسرے معاشروں کی بنیاد بنتے ومعاشرے میں اُن کے عوامی اثر کی بنیاد بنتے جارہ ہیں۔

آپنے کارکردگی کے کرداروں کوموثر طور پر انجام دینے کیلئے، ان اداروں کوریاست سے

آزادہونا چاہیے۔ مسلم معاشروں میں جدیدیت کے تنائج، مذہبی اداروں کے کرداراوراُن کے وظائف پرسیاسی جدوجہدکو اُبھاررہے ہیں۔ جبکہ ایسی جدوجہدا بھی بہت سے مسلم ممالک میں جاری ہے، عمومی رُبھان بیمحسوں ہوتا ہے کہ مذہبی ادارے اپنے آپ کومفروق مسلم ساج تشکیلات کی اداراتی شکلوں کے مطابق ڈھال رہے ہیں یہاں تک کہ ایران میں بھی، جوسات مطالعہ کئے معاشروں میں سے واحد حکومتِ اللہ والی ریاست ہے (اور غیر مفروق مسلم معاشرے کی عالبًا سب سے عمدہ مثال ہے) رُبھان مذہب کی سیاست سے علیحدگی کی طرف بتدریج کیکن واضح تند میں کا مجموع ہوتا ہے جو میں ہوتا ہے جو میں موتا ہے جو میں ہوتا ہے جو میں موتا ہے جو میں ہوتا ہے۔ یہ ایران کی 1989 کی آئینی ترمیم سے واضح طور پر ظاہر ہوتا ہے جو میاست کو شرکی اصولوں کو معطل بلکہ منسوخ کرنے کا بھی اختیار دیتی ہے، اگر یہ مسلم قوم سے عومی مفاوی ہوتا ہے۔

جدیدیت کاعمل بھی عالمگیریت کے پھیلاؤیں اپنا حصد ڈال رہا ہے: جو کہ جدید وُنیا میں سابی اور ساختیاتی تبدیلی کا ایک اور ذرایعہ ہے۔ جدید معلوماتی ٹیکنالوجی نے اب تیز ابلاغ کو ایک حقیقت بنادیا ہے۔ نتیج کے طور پر دُنیا ایک عالمی گاؤں اور ایک واحد جگہ بنتی جارہی ہے۔ مسلم وُنیا کیلئے اس کا ایک بڑا مفہوم وہ اثر ہے جومعلوماتی ٹیکنالوجی اُمہ حسیت پر ڈال دیتی ہے۔ عالمگیریت سے قبل کی وُنیا میں پوری اسلامی وُنیا کو ُجانا' شدید طور پرمشکل یا بلکہ ٹیکنالوجی کی عالمگیریت سے قبل کی وُنیا میں بنادیا گیا تھا۔ اب بیرکاوٹیس دور ہوچکی ہیں۔ عالمگیریت سے پہلے کی وُنیا میں اُمہ حسیت کا بڑی حد تک تعین اسلام کے ُپاپی ستونوں' اور پچھ بنیادی عقائد سے کیا جا تا تھا۔ ان اسلامی عقائد واعمال کے وجود کو اس بات کی شہادت کے طور پر دیکھا جا تا تھا کہ پوری ثقافت اسلامی ہوگئی ہے، یعنی یہ کہ وہ بنیادی عربی اسلامی ثقافتی سے مشابہہ ہوگئی ہے۔ تمام اسلام قبول کرنے والے لوگوں کی اس تبدیلی کو اسلامی منصوبے کا ایک جزولا نیفک سمجھا جا تا تھا۔ اسلامی وانشوروں کی طرف سے بیہ بات قدرے سادگی سے فرض کی جاتی تھی کہ ایسا ثقافتی خط مواصلات اور را لیط کی محدود بیوں نے اس اسطور ہوگائم رکھا۔

ایک عام سلم عقیدہ یہ کہ اسلام محض ایک فرجہ نہیں ہے بلکہ ایک کممل ضابط کویات ہے، جسے اسلامی بحثوں میں ایک فرجب ایک ثقافت کے خمونے کے طور پر جانا جاتا ہے۔ اب نوری اور عالمگیر مواصلاتی را بطے مسلمانوں اور غیر مسلموں کو اسطورہ پاش پاش ہوچکا ہے۔ اب نوری اور عالمگیر مواصلاتی را بطے مسلمانوں اور غیر مسلموں کو

مختلف اسلامی ثقافتوں کی حقیقت کا تجربہ کرنے کی گنجائش پیدا کررہے ہیں۔ ایسے تجربات نہ صرف بیظا ہر کرتے ہیں کہ سلمانوں کے اندر کیا چیز مشترک ہے بلکہ بیبھی کہ کیا پچھ مختلف ہے۔ اس کا ایک غالب نتیجہ بیادراک ہے کہ سلم وُنیا درحقیقت ساجی اور ثقافتی طور پر بلکہ فہ ہبی طور پر بھی ایک مخلوط نسلی وُنیا ہے۔ اس ادراک نے اسلامی دانشوروں کے پچھ گروپوں کے درمیان اس مخلوط نسلی و بارے میں ایک غیر پیندیدہ روعمل کو اُبھاراہے اور پچھالی اسلامی تحریکوں کوجنم دیا ہے، جومخلوط نسلی و بھی متندا سلامی طریق زندگی کور کھنے کیلئے کوشاں ہیں۔

'مخلوطنسلی' اور'استناد' کے درمیان کشکش غالبًامسلم اُمہ کیلئے عالمگیریت کے اہم ترین چیلنج کی نمائندگی کرتی ہے، بیاستدلال کیا گیا ہے کہ بیاسلامی بنیاد پرست تحریکوں کے ظہور کی مُضمر وجوبات میں ہے ایک ہے۔ بنیاد برتی، جیسا کہ بیا صطلاح اس مطالع میں استعال کی گئی ہے، اس حکمتِ عملی کی طرف اشارہ کرتی ہے جواسلامی خالص پیندوں کی طرف سے، زہبی تشخص اوراسلامی ساجی نظام کی اُن کی اینی ترکیب پرزور دینے کیلئے استعال کی جاتی ہے۔ایسے ُخالص پند' محسوس کرتے ہیں کہ اسلامی فرہی شخص خطرے میں ہے اور اسے ثقافتی اور فرہی مخلوط سلی سے کمزور کیا جارہا ہے۔وہ زندگی کے مذہبی طور طریقوں کی اپنی تعبیرات کومقدس ماضی سے اپنی منتخب بازیابی اوراسلامی عقائد واعمال کے مخصوص مفاہیم سے تقویت دینے کی کوشش کرتے ہیں۔ دوسر بے لفظوں میں مذہبی بنماد برستی ایک اپیا مسکہ ہے جو جدیدیت اور اُمّہ، کے درمیان اس کے تمام تر تنوع اور ثقافتی مخلوط نسلی کے ساتھ، مقابلے سے پیدا ہوا۔ بنیاد برستی کی قوت،ان پہلوؤں کے بارے میں رویوں کی شدت کے مطابق تبدیل ہوتی ہے۔ایک عالمگیر ہوتی ہوتی دُنیا میں، ثقافتی تنوع اور ثقافتی اختلاط معمول کا ایک معاملہ بن جا ئیں گے۔ پیہ حقیقت ، بجائے مخلوط نسلی کوختم کرنے کے ، درحقیقت اسے ایک خود مخار علامتی و نیا میں تبدیل كرسكتى ہے، اور اس طرح موجودہ علامتى نظاموں كى روايتى سخت مخالفت كيليئ ايك چينج پيدا کرسکتی ہے۔ابیاچیننج ثقافتی انعکاس پذیری کے حالات پیدا کرے گا اورمخلوطنسی کوایک منفرد کر دار اور توت کی ایک علامت عطا کرے گا، جوموجودہ علامتی دُنیاؤں کے ساتھ ہم زیستی اور یذیرائی کا دعویٰ کرے گی۔

اس قتم کی پیشر فتوں کے مسلم اُمہ کیلیے وُوررس مفاجیم ہوں گے۔اسلامی علاقے ،اسلام کی متند روایات کے طور پر قبولیت اور پذیرائی کا دعویٰ کرنے والے منفرد نہی اور علاقائی

نظاموں کے طور پر تبدیل ہوسکتے ہیں۔ یہ تبدیلی مسلم وُنیا کی'لامرکزیت' کی طرف لے جاسکتی ہے لیعنی مفروضہ طور پر ایک مرکزی ثقافتی اور فدہبی وُنیا سے کثیر المراکز وُنیا کی طرف۔ باب 8 میں غیر مرکز اسلامی وُنیا کے ایسے پانچ مراکز کی نشاندہی کی گئی ہے۔ یہ مراکز عربی شرق اوسطی اسلام، افریقی اسلام، افریقی اسلام، افریقی اسلام، فیرعربی شرق اوسطی اسلام، جنوب مشرقی ایشیائی اسلام، اور مغرب میں مسلمان اقلیقوں کا اسلام ہیں۔ مسلم ممالک میں آبادیاتی دباؤ علاقائی اُنتوں کی طرف تحریک کو مزید ہوادیں گے۔

غیرم تکزمسلم اُمتیں ، علاقائی اُمتوں کو ایک قتم کا جواز مہیا کریں گی اور اس طرح ہوسکتا ہے کہ وہ اُنہیں اُن کے اپنے ساجی ، معاشی ، فدہی اور ثقافی ترقیوں کو ایسے واضح خطوط پر تشکیل وینے کی طرف لے جائیں ، جو اُن لوگوں کی تاریخ اور اُن کے مزاج کے ساتھ مطابقت رکھتے ہوں ۔ بیسلم اُمتوں کیلئے اُسی فکری ، ثقافتی ، اور مادی برتری کیلئے دوبارہ کوشش کرنے کیلئے نئے مواقع پیدا کریں گے ، جو اُمہ نے اپنی تشکیل صدیوں میں حاصل کی تھی ۔ ایسے منظر نامے میں اسلامی اُمہ قوت حاصل کرے گی ، ایک متحدا وروحدانی معاشرے کے طور پرنہیں ، بلکہ ایک مفروق معاشرے کے طور پرنہیں ، بلکہ ایک مفروق معاشرے کے طور پر ، جو علاقائی اُمتوں پر مشتمل ہوگا ، جوسب کی سب عالمی نظام کے نظریاتی اور مادی اثر اُت حاصل کرنے کیلئے کوشش کرر ہی ہوں گی ۔ ہوسکتا ہے یہ پیشرفتیں اُن کی اپنی اپنی مادی اثرات حاصل کرنے کیلئے کوشش کرر ہی ہوں گی ۔ ہوسکتا ہے یہ پیشرفتیں اُن کی اپنی اپنی اُن کی اُن کے بارے میں موزوں روعمل تلاش کرنے کا نفا نہ اور جمار کرتے ہوئے۔

ثقافتی اور نہ ہی طور پر مفروق اُمّہ کی ترکیب میں، پیمکن ہے کہ کسی ایک یا چند علاقائی اُمتوں کے سیاسی اور ثقافتی رُ جھانات، مکہ اور مدینہ کے مقدس مراکز کے عاملین کی منظوری حاصل نہ کرسکیں۔ یہ چیزان علاقائی اُمتوں کے ارکان کیلئے، اپنے نہ ہبی فرائض اواکرنے کیلئے اُن مراکز تک رسائی کے سلسلے میں مشکلات پیدا کرسکتی ہے۔ جوابی طور پر بیہ چیز مکہ اور مدینہ کیلئے نئے اور موزوں حاکمانہ ڈھانچوں کی تشکیل کی ضرورت پیدا کرسکتی ہے۔

اس تحقیق کے دوران بہت سے تبھر ہے دیکھے گئے اُن اصلاحات سے دلچیں سے متعلق، جومقدس شہروں کے انتظام اور حکمرانی کے بارے میں تھیں بشمول اُن کے بین الاقوامی طور پر قائم شدہ ایسے سیاسی ڈھانچوں کی ماتحتی میں دینے کے، جو پوری اُمہ کی نمائندگی کرتے ہوں، اور سعودی عرب کی حکومت کے سیاسی اختیار سے آزاد ہوں، ایسے تبھروں سے قبل عموماً ان مراکز کے

حالیہ انتظام سے زبردست بے اطمینانی، اور سعودی حکمران طبقے کی انوکھی پالیسیوں سے زبردست بے اطمینانی کا اظہار کیا گیا تھا۔ ایسی پالیسیوں اور روایات کوجیسا کہ، اپنے قریبی خاندان کے کسی مرد کی ہمراہی کے بغیرا کیلی عورت، اور غیر مسلموں کے ان مراکز کی زیارت کرنے پر پابندی کو ناموزوں، وقیانوسی اور جدید دور کے حالات کیلئے نامناسب قرار دیا گیا۔ اگر چہ بیاوراسی طرح کے اور مسائل جن کے اُبھرنے کا امکان ہے، شروع شروع میں مشکلات پیدا کر سکتے ہیں، لیکن خومستقبل کے نقیب بھی ہوسکتے ہیں، جواکیسویں صدی کی دُنیا کی جدیدیت اور عالمگیریت میں ایک مفروق مسلم اُمّہ کا انتظار کر رہا ہے۔

جهاداوردهشت گردی:

جہاد کا مفہوم اسلام اور مغرب کے در میان شدید مباحث کا اکھاڑہ بن گیا ہے۔ بہت سے مغربی مبصرین جہاد کوعیسائیت میں خاص طور پر کیتھولک عقیدے میں آگے بڑھوعیسائی ساہو کی مغربی مبصرین جہاد کوعیسائیت میں خاص طور پر دیکھتے ہیں، تاہم اسلامی دینیات میں جنگ بھی مقدس نہیں ہوتی ۔ یہ یا تو جائز ہوتی ہے یا نہیں، اورا اگر بیہ جائز ہوتی بھر وہ لوگ جواس میں مارے مقدس نہیں ہوتی ۔ یہ یا تو جائز ہوتی ہیں (دیکھتے الفضل 2005، باب 11) اسلامی تاریخ میں جہاد کے مفاہیم، جاری ساجی، سابی اور مادی حالات سے گہر بطور پر متاثر ہوتے ہیں۔ دوسر لفظوں میں جہاد اسلامی فکر کا کوئی متعین زُمرہ نہیں ہے، بلکہ وُنیادی اقدام کے دائرہ کار اور مفہوم کے میں جہاد اسلامی فکر کا کوئی متعین زُمرہ نہیں ہے، بلکہ وُنیادی اقدام کے دائرہ کار اور مفہوم کے بارے میں بدتی ہوئی فہمیدوں کا انوکاس کرتا ہے، اور ایک پیچیدہ اور متفاوت تاریخ رکھتا ہے۔ اس کے مفہوم کے فقیہا نہ جوابات میں، برتر خدا پرتی حاصل کرنے کیلیے ذاتی جدو جہد، ابتدائی دور کی غیر مسلموں کی زمینوں کی عربوں کی طرف سے فتح کا جواز، سامراج کے فلاف مزاحمت، اور حال کی میں اُس زیادتی کا ارتکاب کرنے والوں کے خلاف جدو جہد جے اسلام پیندوں کے بعض حلقے دمسلم قبل عام' کانام دیتے ہیں، شامل ہیں۔ مسلم اور غیر مسلم ریاستوں کے اپی دجنگوں' کو جہاد یوں اور ناپند بدگی سے بیخ حجاد یوں کے ساتھ کا ما کام معاہدہ کرنے کی خاطر بین الاقوامی پابند یوں اور ناپند بدگی سے بیخ کینے جہاد یوں کے ساتھ کا ما کام عاہدہ کرنے کی خاطر بین الاقوامی پابند یوں اور ناپند بدگی سے بیخ

ہم عصر اسلام پیندوں کیلئے جہاد نہ تو دنیاوی قوت حاصل کرنے کیلئے ایک اندھا وُھندخونی وہن کی ایک لڑائی ہے، نہ ہی کلی طور پر کوئی ایسا دروازہ ہے جس میں سے گزر کر آخرت کی طرف سفر کیا جائے۔درحقیقت بدایک سیاسی اقدام ہے جس میں لافانیت اورشہادت کی پیروی لایفک

طور پر، زمین پرایک منصفانه معاشرہ قائم کرنے کی ایک گہری جدوجہد کے ساتھ منسلک ہے۔ یہ کسی اور چیز سے زیادہ جائز سیاسی اقدام کی ایک شکل ہے، جس کی پیروی زمین پر خدا کے منصوب کی تکمیل کرتی ہے اور اس کی پیروی میں انسانی اعمال کو دوام عطا کرتی ہے۔ جہاد کا آخری سے پہلافو کس بیہ ہے: انسانوں کو تبدیل ہونا چاہیے تا کہ وہ دُنیا کو تبدیل کرسکیس۔اس تناظر سے جہاد کو ایک انقلا بی طریق کار کے طور پر دیکھا جاسکتا ہے، ایسے مراحل کے ساتھ جو سیاسیات کی روحانی اقلیم سے جسمانی اقلیم کی طرف سفر کرتے ہیں۔ (یوبین 2002)

یہ تعبیر مروجہ، بنیادی طور پر مغربی تصورات کے خلاف ہے، جو جہاد کو الی تباہی اور مصائب کے مفہوم میں دیکھتے ہیں، جو ندہبی جنونیوں کی طرف سے معصوم شہری آبادیوں پر دھائے جاتے ہیں۔ مخضراً پینقطہ نظر جہاد کوخونی ذہن لوگوں کے ذہنی ہیجان کے ایک خالص اور سادہ مخزن کے طور پر پیش کرتا ہے۔ اس قتم کے تصورات عمل کی سیاسی جہت کونظر انداز کردیتے ہیں۔ ایسا کرتے ہوئے وہ کمل طور پراس تشرد نسل کش قبل وغارت، اور جرکو بھول جاتے ہیں جو ہمہوریت کے نام پر اختیار کئے گئے ہیں۔ عراق کی موجودہ صورت حال اس کی بہت مثالوں میں سے ایک ہے زان نکات برد کے مسئے مان 2004 و 2004)

پوری تاریخ میں انسان، اپ افتدامات کو مملی جامہ پہنانے کیلئے ایسا پھتخلیق کرنے کیلئے جو اُنہیں اوراُس گروپ کو لا فانی کردے جس کے نام پر وہ افتدامات کئے گئے، عوامی دائرے میں داخل ہوتے رہے ہیں، اس لحاظ سے جدید دور کے مسلمان جہاد یوں کے ہاں اُس جمسلسل جنگ کے ساتھ کافی کچھ مشترک ہے، جو یورو پی تحریک اصلاح کلیسا کے پیورٹین ولیوں کی طرف سے اُن کے اپنے فطری میلانات کے خلاف لڑی گئی، یعنی شیطان اور اُس کے دنیا دار بندوں کے ساتھ تا کہ وہ ایک صحیح طور پر منظم معاشر کے اور صومت کے اپنے تصورات کو پورا کرسکیں اور الوہی نجات کے اپنے امکانات کو بہتر کرسکیں۔ فوجی اقدام اور سیاست کو صحائف کے ساتھ منسلک نجات کے اپ اُن کارجن کیلئے دمین پر مقدس دولتِ مشترکہ کی پیروی میں اقدام ، عقیدے کا حتی اظہار بن گیا۔ (دیکھتے وولزر زمین پر مقدس دولتِ مشترکہ کی پیروی میں اقدام ، عقیدے کا حتی اظہار بن گیا۔ (دیکھتے وولزر

جدید جہادی انقلابوں کا مقولہ ہے ہے کہ اُن کی حسیت کو (صحیح طور پر یا مروم بیزاری کی وجہ سے، یہ آپ کے نقطہ نظر پر شخصر ہے ) اُنہیں لوگوں کی طرف سے آگے بڑھایا گیا، اُس کی پرورش

کی گئی اور اُسے فیاضا نہ طور پر مالی امداد دی گئی، جواب اُنہیں دہشت گرد ہونے کا الزام دیتے ہیں۔ ساختیں اور اداراتی ڈھانچ اس حسیت کو قائم رکھنے کیلئے تخلیق کئے گئے اور بیساختیں آج تک مسلسل قائم ہیں۔ پوری مسلم دُنیا سے بھرتی کئے گئے جہاد یوں سے بیکہا گیا کہ وہ اپنے ذہنوں اور عقائد کو بدکار روی کا فروں کے ظالمانہ اور نامنصفانہ قبضے کے تحت افغانستان کے لوگوں کے مصائب پر مرکز کردیں۔ اس حسیت کے تخلیق کاراُس وقت بھی جانتے تھے اور آج بھی جانتے میں ملوث بھی جانتے تھے اور آج بھی جانتے ہیں کہ روی بھی سیاسی حسیت میں ملوث تھے۔ افغان لوگوں کیلئے ایک کمیونسٹ بوٹو پیاتخلیق کرنے کیلئے اقد امات اُٹھاتے ہوئے۔

جہادی حسیت، ان برائیوں کو شکست دینے کی کوشش کرتے ہوئے یعنی مسلم مما لک کے اُن کافر قبضہ کاروں کو جوساتھی مسلمانوں .... اُمّہ..... پر مصائب ڈھارہے تھے، اب وسیع ہوکر اُن دوسرے کا فروں، کو بھی اپنے اندر شامل کررہی ہے، جو حال میں مسلم مما لک پر قبضہ کئے ہوئے ہیں اور ساتھی مسلمانوں پر مزید مصائب ڈھارہے ہیں۔ اس مطالعے کے نتائج کے مطابق، بیہے وہ چیز جس نے اب جہادیوں کے ذہنوں پر قبضہ کررکھا ہے۔افغانستان میں روسی کافروں کے خلاف جہاد میں فتح حاصل کرکے اب وہ اپنی توجہ نئے قبضہ کاروں اور جاری مسلم مصائب کی طرف موڑ رہے ہیں۔ ہوسکتا ہے ریاست ہائے متحدہ اور اس کے اتحادیوں کی غیر مسکولہ معاشی اور عسکری برتری کی وجہ سے دہشت گردی کے خلاف جنگ کا میاب ہوجائے نیر مسکولہ معاشی اور عسکری برتری کی وجہ سے دہشت گردی کے خلاف جنگ کا میاب ہوجائے لیکن اس کی ناموز ونیت جہادیوں کو ایسے ہتھیا رفوری تیار کرنے پر آ مادہ کرتی رہے گی جوائن کے دشنوں کے پاس نہیں ہیں۔ اپس دہشت گردی کے خلاف جنگ قابلی پیش بینی مستقبل میں جاری رہے گی۔

اس بات کو سجھنے کیلئے کہ کیا چیز جہادی تح یکوں کے ایک بہت بڑے جھے کو ہم عصر دنیا میں تخرک دے رہی ہے، جہادی اقدام کی سیاسی جہادیوں کی تصویر کثی بُر انی کے جسموں اور 'اسلامی فاحسٹوں، کے طور پر کرنا بجائے فائدہ مند ہونے کے نقصان دہ ہوگا کیونکہ بیمسلم دُنیا میں اس نفوذ پذیر نقط ُ نظر کواور تقویت دے گا کہ دہشت گردی کے خلاف جنگ دراصل اسلام کے خلاف جنگ ہے۔ یہ چیز طاقتور جہادیوں کی بھرتی کیلئے ایک طاقتو عمل انگیز کے طور پر کام کرے گی۔ اگر جساس کہ سیاس نظر ہے میں یہ استدلال کیا جاتا ہے، جنگ سیاست کی ناکا می ہے، تو بھر یہ محسوس ہوگا کہ سیاس عمل جنگ کورو کئے کیلئے ایک شرطِ اول ہے۔ اس تحقیق کے دوران، میں شرقِ اوسط ہوگا کہ سیاس عمل جنگ کورو کئے کیلئے ایک شرطِ اول ہے۔ اس تحقیق کے دوران، میں شرقِ اوسط

میں خاص طور پر، عرب ممالک کی اسرائیل کی عسکری اور معاشی برتری کا مقابلہ کرنے کی نااہلیت سے پیدا ہونے والے ہر جگہ جاری وساری احساس ذلت کو دیکھ کر چونک گیا۔ یہی احساس ذلت ہے جواسلامی عسکریت پیندی اور دہشت گردی کی بڑی مضمر وجہ ہے۔

یا حساس ذکت مسلمانوں کے مقابلے میں مغرب کی معاثی قوت اور مطلق تکنیکی برتری سے اور امریکہ کی طرف سے اسرائیل کواس کی خارجہ پالیسی میں ایک مراعاتی سلوک دینے سے اور تقویت پکڑتا ہے۔ جہادیوں کے نزدیک اُن کے اقدامات محض ایک اندھا دُھندخونی ذہنیت یا آخرت میں ایک آرام دہ جگہ حاصل کرنے کی ایک غالب خواہش سے تحریک یا فتہ نہیں ہیں۔ اُن کے نزد یک اُن کے اور بنیادی طور پر بدایک سیاسی اقدام ہے ہیں۔ اُن کے نزد یک اُن کا جہاد مذہب کی عملی شکل ہے اور بنیادی طور پر بدایک سیاسی اقدام ہے جس کے ذریعے وہ مقدس کتب کے احکام کے مطابق ایک منصفانہ معاشر ہے کے قیام کیلئے تگ ودوکرر ہے ہیں اور اس عمل میں اپنے معاشر ہے کہا تکھوں میں اپنے اقدامات کواپنی زمینی زندگی سے آگے غیر فانی بنانے کی کوشش کرر ہے ہیں۔ اس تناظر سے ، جہاد حتی طور پر ایک اس دُنیا کا سیاسی اقدام ہے اور گفت وشنید کے ذریعے طبی ہونے والی گفت وشنید، اسلام اور مغرب مساوی شہریوں کے ۔ ایسا مکا کمہ اور اس کے نتیج میں ہونے والی گفت وشنید، اسلام اور مغرب کے درمیان کچھ با ہمی شکوک وشہبات کو کم کرنے میں بھی مددے گی۔

### ضميمهالف:

# جہاد کے عقید ہے کی قرآنی بنیادیں

سورة 190.2

اللہ کے راستے میں اُن لوگوں سے لڑ وجوتم سے لڑیں ، کیکن حدود سے تجاوز نہ کرو: کیونکہ اللہ تنجاوز کرنے والوں کو پسندنہیں کرتا۔

سورة 191.2

اور اُنہیں قبل کرو جہاں کہیں بھی تم اُنہیں یاؤ، اور اُنہیں اس جگہ سے نکال باہر کرو جہاں سے اُنہوں نے تہیں نکال باہر کیا: کیونکہ ایڈ اور یاقتل کرنے سے بدتر ہے کیکن مجدحرام کے آس یاس اُن سے مت لڑو جب تک کہ وہ (پہلے) تم سے وہاں نہ لڑیں: کیکن اگر وہ تم سے لڑیں تو اُنہیں قبل کرو۔ ایسا ہی بدلہ ہے اُن لوگوں کا جو کفر کرتے ہیں۔

سوره193.20

اور اُن سے لڑو یہاں تک کہ فتنہ باقی خدرہے اور دین اللہ کا ہوجائے۔ کیکن اگروہ رُک جائیں تو کوئی عداوت نہیں ہونی چاہیے سوائے اُن لوگوں کے ساتھ جو جبر کریں۔

سوره195.2

اوراپنے مال اللہ کی راہ میں خرج کرواوراپنے ہاتھوں سے خودکوتا ہی میں مت ڈالو: بلکہ نیکی کرو: کیونکہ اللہ اُنہیں پیند کرتا ہے جو نیکی کرتے ہیں۔

سوره 216.2

جہادتم پر فرض کیا گیا ہے اورتم اسے ناپند کرتے ہو لیکن ممکن ہے تم ایک چیز کوناپند کرولیکن وہ تمہارے لئے اچھی ہو۔اور ہوسکتا ہے تم ایک چیز کو پیند کرولیکن وہ تمہارے لئے بُر ی ہولیکن اللہ جانتا ہے اورتم نہیں جانتے۔

سوره217.2

اوروہ تم سے پابندی کے مہینے میں لڑنے کے بارے میں پوچھتے ہیں۔ کہو: ''اُس میں لڑنا ایک شدید (گناہ) ہے: لیکن اللہ کی نگاہ میں اللہ کے راستے سے روکنا، اُس سے انکار کرنا، مسجد حرام تک چہنچنے سے روکنا اور اس کے ارکان کو نکالنا اس سے بھی بڑا گناہ ہے''۔ فساد اور ظلم قبل سے زیادہ بڑے ہیں۔ نہ ہی وہ تم سے لڑنا بند کریں گے۔ جب تک کہ وہ تمہیں تمہارے دین سے واپس نہ پھیردیں اگر اُن کے بس میں ہوتو لیکن اگر تم سے کوئی اپنے دین سے پھر جائے اور کفر کی واپس نہ پھیر مرجائے تو اُن کے اعمال اس دُنیا میں اور آخرت میں کوئی نتیجہ پیدائہیں کریں گے وہ آگے ساتھی ہوں گے اور ہمیشہ ہمیشہ اُس میں رہیں گے۔

244.20

تو پھراللہ کے راستے میں لڑواور جان لو کہ اللہ، ہرچیز کوسُنتا اور جانتا ہے۔

سوره157.3

اورا گرتم اللہ کے راستے میں قتل کردیئے جاؤیا مرجاؤ، تو اللہ کی طرف سے بخشش اور رحمت اُن تمام چیز وں سے بہتر ہے جسے وہ جمع کر سکتے ہیں۔

سوره158.3

اگرتم مرجاؤياتل كرديج جاؤ، توسُن ركھوك الله بى كى طرفتم سبكوا تحضي كر كے لاياجانا ہے۔

سوره 3.369

اُن لوگوں کو جواللہ کے راستے میں قتل کردیئے جائیں مُر دہ مت سمجھونہیں، بلکہ وہ زندہ ہیں،اپنارزق اینے رب کے ہاں یاتے ہیں۔

سوره170.3

وہ اللہ کی طرف سے عطا کی ہوئی نعمتوں پرخوش ہوتے ہیں: اور جہاں تک اُن لوگوں کا تعلق ہے جو پیچےرہ گئے ہیں، جوابھی تک اُن سے نہیں ملے ( اُن کی مسرت میں ) (شہید ) اس حقیقت میں فخر محسوس کرتے ہیں کہ اُنہیں کوئی خوف نہیں نہ ہی ان کیلئے ثم ( کی کوئی وجہ ) ہے۔

سوره171.3

وہ اللہ کی رحت اور اُس کی عنایت پرخوش ہوتے ہیں اور اس امر میں کہ اللہ مونین کے اجر کو ( ذرہ برابر بھی ) ضا کئے نہیں کرتا۔

سوره172.30

اُن لوگوں کیلئے جنہوں نے اللہ اور رسول کی پکار پر لبیک کہا، زخمی ہونے کے بعد بھی، وہ لوگ جونیک عمل کرتے ہیں اور بُر ائی ہے بچتے ہیں اجرِعظیم ہے۔

سور 74.40

اُن لوگوں کو اللہ کے راستے میں جہاد کرنا چاہئے جو اس دُنیا کی زندگی کوآخرت کیلئے نیچ دیتے ہیں۔ اُس شخص کیلئے جو اللہ کی راہ میں لڑتا ہے۔خواہ وہ قتل کردیا جائے یافتح حاصل کرے.... جلد ہی ہم اسے بہت (قدرو قیت والا) بڑاانعام دیں گے۔

سوره75.4

اورتم کیوں اللہ کے داستے میں ،اوراُن لوگوں کیلئے ، جن کے ساتھ کمزور ہونے کی وجہ سے کہ اسلوک کیاجا تا ہے (اورظلم کیاجا تا ہے) لڑتے نہیں ہو؟ وہ مرد،عور تیں اور بچے جن کی پکاریہ ہے: ''اے ہمارے خُدا ہمیں اس بتی سے نکال جس کے لوگ ظالم ہیں: اورا پی طرف سے ہمارے لئے ایسے شخص کو پیدا کر جو (ہمیں) مفاظت ہم پہنچائے: اورا پی طرف سے ایسے شخص کو پیدا کر جو (ہماری) مدد کرے!''

سوره76.4

وہ لوگ جوامیان رکھتے ہیں اللہ کے راستے میں لڑتے ہیں، اور وہ جو کفر کرتے ہیں بُرائی (طاغوت) کے راستے میں لڑتے ہیں: پستم شیطان کے دوستوں کے خلاف کڑو: بلاشبہ شیطان کا مکر کمزورہے۔

سوره4.48

تو پھراللّٰدی راہ میں لڑو.... آپ صرف اپنے لئے جواب دہ ہو..... اور مسلمانوں کو بیدار کرو... ہوسکتا ہے اللّٰد کفار کے غصے کوروک دے: کیونکہ اللّٰہ قوت اور سزا دینے میں شدیدترین

سوره 39.88

اوراُن ہےاُس وقت تک لڑو جب تک کہ فتنہ باقی نہ رہےاور دین سارے کا سارااللہ کا ہوجائے ، کیکن اگروہ رُک جائیں تو بیشک اللّٰد دیکھتا ہے جو کچھوہ کرتے ہیں۔

سوره 61.8

کیکن اگر دشمن امن کی طرف جھکے تو تم (بھی) امن کی طرف جھکو، اور اللہ پر بھروسہ رکھو: کیونکہ وہی ہے جو (سب کچھ) سُنتا اور جانتا ہے۔

سوره65.8

ا کے پیغیر مومنوں کو جنگ کیلئے اُٹھاؤ۔ اگرتم میں سے بیس ہوں۔ صبر واستقامت والے، تو وہ دوسو پر غالب آئیں گے: اگر ایک سوہوں تو وہ کا فروں کے ایک ہزار پر غالب آئیں گے: کیونکہ بیلوگ سمجھ بوچھنہیں رکھتے۔

سوره 5.9

لیکن جب حُرمت کے مہینے گزرجا ئیں تو پھر کا فروں سے لڑواورا مُنہیں قبل کرو جہاں کہیں بھی تم انہیں پاؤ، اُنہیں پکڑو، اُن کا محاصرہ کرواور ہر (جنگی) حکمتِ عملی کے تحت اُن کی گھات میں بیٹھو: لیکن اگروہ پچھتا ئیں ، با قاعد گی سے نماز پڑھیں۔اورز کو قد میں تو پھراُن کیلئے راستہ کھول دو: کیونکہ اللہ بہت معاف کرنے والا،سب سے زیادہ مہر بان ہے۔

سوره13.9

کیاتم اُن لوگوں سے جنگ نہیں کرو گے جنہوں نے اپنی قسموں کوتوڑا، پیغمبر کو زکالنے کی سازش کی، اور پہلے تم پرحملہ کیا؟ کیاتُم اُن سے ڈرتے ہو؟ نہیں بلکہ بیاللہ ہے جس سے تہہیں زیادہ بجاطور پر ڈرنا چاہیے اگرتم یقین رکھتے ہو!

سوره 14.9

اُن سے جنگ کرواوراللہ اُنہیں تمہارے ہاتھوں سے سزادے گا،اوراُنہیں ذلّت میں مبتلا کرے تمہیں اُن پر (فتح میں ) مددکرے گا،مونین کے قلوب کو تسکین مہیا کرے گا۔

سوره15.9

اوراُن کے دل کے غصے کو خاموش کر دو۔ کیونکہ اللہ اس کی طرف (رحم میں)رجوع کرے گا جسے وہ چاہے گا: اور اللہ سب کچھ جاننے والا اور تمام حکمت کا مالک ہے۔

سوره 20.9

اور وہ جویقین رکھتے ہیں اور ہجرت کرتے ہیں اور پوری قوت سے جدو جہد کرتے ہیں، اللّٰہ کے راستے میں، اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ، اللّٰہ کی نگاہ میں بلندترین مقام رکھتے ہیں \_وہی لوگ ہیں جو (نجات حاصل کرنے میں) کامیاب ہوں گے۔

#### 29.90

اُن لوگوں سے جنگ کر وجواللہ پریفین نہیں رکھتے نہ ہی روزِ آخرت پر، نہ ہی اُسے حرام سجھتے ہیں جواللہ اوراس کے رسول کی طرف سے حرام قرار دیا گیا، نہ ہی دین حق کو قبول کرتے ہیں، اہلِ کتاب میں سے، جب تک کہ وہ جزیدا دانہ کریں رضامندا نہ اطاعت سے اور اپنے آپ کوزیردست نہ سجھیں۔

#### سوره 81.98

وہ لوگ جو پیچھےرہ گئے (تبوک کی مہم میں) اپنے پیچھے بیٹھ جانے پرخوشی مناتے رہے اللہ کے پیغم بیٹر کے پیچھے: اُنہوں نے جدوجہداور جنگ نے نفرت کی اپنے مالوں اور اپنی جانوں ہے، اللہ کے راستے میں اُنہوں نے کہا،''گرمی میں آگے مت جاؤ'' کہو''جہنم کی آگ حدت میں شد پرتر ہے'' اے کاش وہ مجھ سکتے!

#### سوره91.9

اوراُن پرکوئی گناہ نہیں جوضعیف ہیں یا بیار ہیں، یا جن کے پاس خرج کرنے کیلئے (جہاد کی راہ میں) وسائل نہیں ہیں، اگروہ مخلص ہیں (فرض میں) اللہ اوراس کے رسول کے ساتھ : اُن کے خلاف کوئی (شکایت کی) بنیاد نہیں ہو عکتی جونیک عمل کرتے ہیں۔اور اللہ بہت معاف کرنے والاسب سے زیادہ مہر بان ہے۔

#### سوره 123.9

اے ایمان والو! اُن کا فروں سے لڑو جوتمہار ہے قریب ہیں اور جا ہے کہ وہ تمہارے اندر

سختی یا کیں: اور جان لوکہ اللہ اُن لوگوں کے ساتھ ہے جواس سے ڈرتے ہیں۔

سوره39.22

اُن لوگوں کو جن کے خلاف جنگ مسلط کی گئی ہے اجازت دی جاتی ہے (لڑنے کی)، کیونکہ اُن کے ساتھ زیادتی ہوئی ہے: اور بے شک اللّٰداُن کی مدد پر بہت زیادہ قدرت رکھتا ہے۔

سوره40.22

(وہ ہیں) وہ جنہیں ناحق اُن کے گھروں سے نکالا گیا۔ (کسی وجہ سے نہیں) سوائے اس کے کہ اُنہوں نے کہا''اللہ ہمارارب ہے'۔ اگر اللہ لوگوں کے ایک گروہ کو دوسرے کے ذریعے نہ روکٹا تو یقیناً منہدم کردیئے جاتے جانقا ہیں، گرج، صوامع اور مسجدیں، جن میں اللہ کا نام کثر ت سے یاد کیا جاتا ہے۔ اللہ یقیناً اُن لوگوں کی مدد کرے گا جو اُس (کے مقصد) کی مدد کرتے ہیں۔ کیونکہ اللہ بے شک بہت قوت کا مالک ہے، شوکت میں بلند ہے۔ (اپنی مرضی کو نا فذکر نے کے قابل ہے)

سوره41.22

(وہ ہیں) وہ کہ اگرہم اُنہیں زمین میں متمکن کریں تووہ با قاعدگی سے نماز قائم کرین گے اور زکو قادا کریں گے: اللہ کے ہاں ہے انجام (اور فیصلہ) (تمام) معاملات کا۔

سوره 78.22

اوراس کے راستے میں جدو جہد کر وجیسا کہ جدو جہد کرنے کا حق ہے (خلوص کے ساتھ اور نظم وضبط کے تحت )۔اس نے تہمیں پُتا ہے اور دین کے معاملے میں تم پر کوئی مشکلات نہیں رکھیں: یہ تہمارے باپ ابراہیم کا دین ہے۔اُسی نے تمہارا نام مسلمان رکھا، اس سے پہلے بھی اور اس (وحی) میں بھی: تاکہ رسول تم پر گواہ ہواور تم بنی نوعِ انسان پر گواہ رہو۔ پس نماز (با قاعدہ) اداکرو، زکو قد دو اور اللہ کے ساتھ مضبوطی سے تعلق قائم رکھو، وہ تمہارا محافظ ہے ۔... بہترین حفاظت کرنے والا اور بہترین مدد کرنے والا!

سوره 52.25

لہذا کفار کی بات مت سنو، بلکہ اُن کے خلاف پوری تختی سے جدوجہد کرو، (قرآن) کے ساتھ۔

سوره 69.29

اور وہ جو ہمارے راستے میں جدو جہد کرتے ہیں، ہم یقیناً ان کی اپنے راستے کی طرف رہنمائی کریں گے، کیونکہ بیشک اللّٰداُن لوگوں کے ساتھ ہے جو نیک عمل کرتے ہیں۔

#### سوره4.47

لہذا، جبتم کفارے (جنگ میں) آمنے سامنے ہوتو اُن کی گردنوں پرضرب لگاؤ: آخر کارجب تم گئی طور پراُن پر غالب آجاؤ تو اُنہیں مضبوطی سے باندھاو (قیدیوں کے طور پر): (بید وقت ہے) یا اُن پراحسان کرتے ہوئے فدید لے کر (اُنہیں رہا کردو): یہاں تک کہ جنگ اپنے بوجھ کھینک دے۔ ایسے (جہیں تھم دیاجا تا ہے): لیکن اگریداللہ کی مرضی ہوتی، تو وہ یقیناً اُن سے (خود) بدلہ لے سکتا تھا: لیکن (وہ جہیں لڑنے کی اجازت دیتا ہے) تا کہ وہ جہیں آزمائے ایک کو دوسرے کے ذریعے لیکن وہ لوگ جواللہ کی راہ میں قبل ہوجا کیں۔ وہ جھی اُن کے اعمال کو فیائین کرے گا۔

#### سوره16.48

(اعراب) صحرائی عربوں سے کہد دوجو پیچھے رہ گئے ہیں: 'دہمہیں اُن لوگوں کے خلاف جنگ کرنے کیلئے بلایا جائے گا جوشدید جنگ کے عادی ہیں پھرتمہیں جنگ کرنا ہوگی یا وہ ہار مان جائیں گے۔ پھرا گرتم اطاعت کا اظہار کرو گے تو اللہ (تعالی ) تنہمیں ایک اچھا بدلہ دیں گے لیکن اگرتم نے پیٹے دکھائی تو وہمہیں ایک در دناک عذاب دے گا۔

#### سورة 17.48

نابینا پرکوئی گناہ نہیں، نہ ہی کنگڑے پر گناہ ہے نہ ہی اس پر جو بیار ہے (اگروہ جنگ میں شرکت نہیں کرتے تو):کیکن وہ جواللہ اوراس کے رسول کی اطاعت کرتا ہے۔ (اللہ) اُسے ایسے باغات میں داخل کرے گا جن کے نیچے نہریں بہتی ہوں گی: اوروہ جو پیٹھے پھیریں گے تو (اللہ) اُنہیں شدید عذاب دےگا۔

سوره11.61

ید کہ تم اللہ اور اس کے نبی پرایمان لاؤ اورید کہتم جدوجہد کرو (اپنی بہترین کوشش) اللہ کے رائے میں اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ: ریم تبہارے لئے بہترین ہوگا۔اے کاش کہتم جانتے!

## ضميمهب:

# اُزبگستان کی تحریکِ اسلامی کی طرف سے جہاد کی پُکار

(راشد2002،صفح 247-249)

اللہ کے نام سے جوانتہائی مہر بان اور انتہائی رحیم ہے۔

اسلامی تحریک اُز بکستان کی جزل کمان کی طرف سے پیغام''اوراُن کے ساتھ جنگ کرو یہاں تک کہ فتنہ باقی ندر ہے اور دین تمام اللّٰد کا ہوجائے۔'' (الا نفال:39)

حرکت الاسلامیه (اسلامک موومنٹ) کے اُزبکتان کے امیر (کمانڈر) محدطاہر فاروق نے اُزبکتان کی ظالمانہ حکومت اور کھ پُتلی اسلام کریموف اوراس کے حاشیہ برداروں کے خلاف جہاد کے آغاز کا اعلان کردیاہے۔ اسلامک موومنٹ کی قیادت اعلان میں ورج ذیل نکات کی تصدیق کرتی ہے۔

سیاعلان بڑے بڑے علااوراسلا مکموومنٹ کی قیادت کی طرف سے اتفاق رائے کے بعد کیا جارہا ہے۔

یہ اتفاق رائے، طواغیت (طاغوت کی جمع) کے خلاف اور لوگوں اور سرز مین کو آزاد کروانے کی خاطر جہاد کے فریضے پرواضح شہادت کی بنیاد پر کیا گیا۔

اس اعلانِ جہاد کا بنیادی مقصد اسلامی ریاست کا قیام، شریعت کے اطلاق کے ساتھ، قرآن اور پیغمبر کی مقدس سنہ کی بنیاد پر ہے۔

نیز جہاد کے اعلان کے امداف میں سے ہے:

ہمارے ملک میں مذہب اسلام کا اُن لوگوں کے خلاف دفاع جواس کی مخالف کرتے ہیں۔

ہمارے ملک میں مسلمانوں کا اُن لوگوں کے مقابلے میں دفاع جوان کی تذکیل کرتے

ہیں اور اُن کا خون بہاتے ہیں۔

۔ اورعلمااورمسلمان نوجوانوں کا دفاع جنہیں قتل اور قید کیا جار ہاہے اورانتہا کی طریقوں سے اذیت دی جارہی ہے...اوراُنہیں کوئی حقوق نہیں دیئے جارہے۔

اورالله تعالی فرما تاہے:

''اوراُن کا کوئی قصور نہیں تھا سوائے اس کے کہ وہ اللہ پریقین رکھتے تھے، قادر مطلق پر، جوتمام تعریف کا حقدار ہے''البروج:8۔

نیز کمزوروں اورمظلوموں کیلئے رہائی حاصل کرنا، جن کی تعداد کوئی پانچ ہزار ہے، جو قید میں ظالموں کی طرف سے رکھے گئے ہیں۔اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

''اور تمهمیں کیا ہو گیا ہے کہ تم اللہ اور کمزوروں اور مظلوموں کے راستے میں نہیں لڑتے جن میں مرد ،عور تیں اور بچ شامل ہیں'' (النساء:75) اور اُن ہزاروں مساجد اور اسکولوں کو دوبارہ کھولنا جو بدکار حکومت کی طرف سے بند کر دیے گئے ہیں۔

اسلامی تحریک کے مجاہدین نے ، جنگی امور میں اپنے تجربے کے بعداپی تربیت مکمل کرلی ہے اور مقدس جہاد کو قائم کرنے کیلئے تیار ہیں اسلامک مودمنٹ تاشقند میں ۔ اُزبیک حکومت کو متنبہ کرتی ہے کہ وہ مسلمانوں کے خلاف کوئی جنگ شروع نہ کریں نہ ہی مسلمانوں کے خلاف کئی جنگ شروع نہ کریں نہ ہی مسلمانوں کے خلاف کئی جنگ کی حمایت کریں۔

اسلامک مودمنٹ اس ملک میں آنے والے سیاحوں کو متنبہ کرتی ہے کہ وہ دورر ہیں ، کہیں ایسانہ ہو کہ وہ مجاہدین کی طرف سے حملے کی زدمیں آجائیں۔

کر غیرستان میں جہاد کے آغاز کی وجہ، حکمر ان عسکر آکا نیر بشکیک کا وہ عمل ہے جس میں انہوں نے اُن ہزاروں اُز بیک مسلمانوں کو گرفتار کیا جنہوں نے کرغیرستان میں مہاجرین کے طور پر ہجرت کی تھی، اور اُنہیں کر یموف کے حاشیہ برداروں ( یعنی اُز بیک حکومت ) کے حوالے کردیا۔

بلندترین ہستی پیفر ماتی ہے:

''بیشک ظالمین ایک دوسرے کے دوست اور محافظ ہیں''

اسلامک مودمنٹ، انشاءاللہ، اللہ کے راستے میں جہاد کرے گی تا کہاس کے تمام مقاصد اورامداف پورے ہوئکیں۔ یہ بات افسوں کے ساتھ کہی جاتی ہے کہ غیر مکی مجاہدین (الانصار) اب تک ہماری صفوں میں بہت تھوڑے داخل ہوئے ہیں اسلامک مودمنٹ موجودہ حکومت اور تاشقند میں کر یموف کی میں بہت تھوڑے دیتی ہے کہ وہ اپنے دفتر سے تمام اشیا ہٹادیں.... غیر مشروط طور پر، اس سے پہلے کہ ملک جنگ کی حالت اور زمینوں اور لوگوں کی تباہی کی حالت میں داخل ہو۔ اس کی تمام تر ذمہ داری حکومت کے کندھوں پر ہوگی جس کیلئے سزادی جائے گی۔ اللہ سب سے بڑا ہے اور عزت اسلام کیلئے ہے۔

اسلامک مودمنٹ اُز بکستان کی زہبی قیادت کاسر براہ العزیرین عبدالرحیم جمادی الاول (اے ایچ) 25اگست 1999ء

